








HISTOIRE

PHYSIQUE, NATURELLE ET POLITIQUE

DE

MADAGASCAR



PARIS

LIBRAIRIE HACHETTE ET C"

BOULEVARD SAINT-GERMAIN, 79



;

5
c

HISTOIRE
PHYSIQUE, NATURELLE ET POLITIQUE

DE

MADAGASCAR
PUBLIEE

PAR A. ET G. GRANDIDIER

VOLUME IV

ETHNOGRAPHIE DE MADAGASCAR
PAR

ALFRED GRANDIDIER
MEMBRE DE L'INSTITUT

ET

GUILLAUME GRANDIDIER

TOME DEUXIEME
LES HABITANTS DE MADAGASCAR

LEUR ASPECT PHYSIQUE— LEURS CARACTÈRES INTELLECTUELS ET MORAU X

LA VIE SOCIALE À MADAGASCAR : LA FAMILLE MALGACHE

PARIS
imprime' par autorisation de m. le GARDE DES SCEAUX

À L'IMPRIMERIE NATIONALE

MDGCGGXIV





ETHNOGRAPHIE

DE MADAGASCAR.

LIVRE TROISIÈME,

CHAPITRE PREMIER.

ASPECT ET CARACTÈRES. — CONSTITUTION PHYSIQUE.

La population de Madagascar est composée d'éléments très divers :

des faits que nous avons exposés dans les deux premiers livres, il résulte

que les habitants de cette île sont tous ou presque tous des métis, d'une

part, d'Indo-Mélanésiens et, d'autre part, d'Arabes, de Persans, d'Indiens,

de Javanais et quelquefois même de Chinois, de Nègres africains ou

d'Européens. Néanmoins, à travers ce métissage très complexe, ils pré-

sentent les caractères fondamentaux de leur race originelle, et, si les

peuplades se différencient les unes des autres par divers caractères, le

type n'en est pas moins assez uniforme. Il faut toutefois faire exception

pour les chefs ainsi que pour leurs familles qui, étant pour la plupart

d'origine sémitique, mongolique ou caucasique. sont d'une race diffé-

rente de leurs sujets qui, eux, sont des nègres orientaux'
1
'.

I1 ' La race malgache indo-mélanésienne, de sang nouveau, les enfants de leurs

qui est plus proche des races jaune et métis et de Malgaches restent fortement

blanche que ne le sont les nègres africains, marqués du sang caucasique, sémitique

prend mieux que ceux-ci leur empreinte ou mongolique, qui apparaît aussi bien

et la conserve plus longtemps. En effet, dans les traits du visage que dans la che-

pendant plusieurs géne'ralions, sans apport velure.

Nota : Les planches qui accompagnent ce volume ainsi que celui de .Anthropologie,

et où sont reproduits les principaux types des indigènes de Madagascar [Betsimisarakâ,

Sihanakâ, Bezanozanô, Antambahoakâ. Antimorona, Antisaka, Antanosy, Antandroy,

Mahafaly, Barâ, Sakalava, Antalaolrâ, Betsileo, Merinâ], sont composées de nos photo-

graphies personnelles et de celles qui nous ont e'té aimablement communiquées par le

Service de l'Ëtat-Major et par MM. le général Gallieni, Goissaud, G. Julien, Maria, Nadar

et Pénot; nous les remercions de cette précieuse contribution.

ETHNOGRAPHIE. 1

IMPnlUEItlE SATIO\ALF..



2 MADAGASCAR.

On trouve en effet dans toute l'île, au milieu d'individus à type né-

groïde qui sont de beaucoup les plus nombreux, des individus à type

caucasique ou mongoloïde; dans chaque agglomération, pour ainsi dire,

il y a des gens dont le teint varie du jaune ou du brun clair au brun

foncé, dont les cheveux, toujours longs, sont tantôt droits, tantôt ondulés

et frisés, tantôt fortement crêpés, et dont la figure est quelquefois

ovale avec le nez droit et de petites lèvres, le plus souvent ronde et

plate avec le nez plus ou moins écrasé, de larges narines et des lèvres

plus ou moins épaisses.

Lorsque des Indo-Mélanésiens à peu près purs étaient les seuls habi-

tants de Madagascar, ils se subdivisaient en une multitude de petits clans

ou plutôt de familles indépendantes les unes des autres, obéissant cha-

cune à son chef naturel, au chef de famille, et vivant isolées sur le petit

territoire où elle s'était établie. Ce sont les immigrants de race sémitique,

mongolique ou caucasique, soit venus volontairement dans cette île, soit

jetés sur ses côtes par les courants ou par les tempêtes, qui, plus civilisés

et plus intelligents, se sont imposés à eux; groupant un certain nombre

de ces familles, ils ont formé de petites nations, composées par con-

séquent de nègres orientaux, ayant pour chefs des descendants de ces

immigrants étrangers, et qui comprennent, en suivant la côte orientale

du Nord au Sud, puis les côtes méridionale et occidentale du Sud au

Nord, et enfin pénétrant dans le centre'
1

'
: i° les Antankaranà; 2 les

Betsimisarakà et les Betanimenâ; 3° les Antambahoakà; k° les Antimo-

ronà; 5° les Antifasinà; 6° les Antisakâ;
7 les Antanosy; 8° les Antan-

droy; 9 les Mahafaly; io° les Sakalavà (qui se subdivisent en Anti-

tiherenanâ, Antimenâ et Vazimbâ de l'Ouest, Anlimarahà, ADtimilanjâ,

Antambongo et Vazimbâ du Nord-Ouest, Antiboinà); 1 1° les Tsimihety;

12° les Sihanakâ; i3° les Bezanozanô; 1 4° les Merinâ; ib° les Betsileo;

16" les Antanala, et 17° les Barâ. La trace des anciennes familles

ou anciens clans se retrouve dans les subdivisions à l'infini que pré-

sente aujourd'hui chacun de ces groupements, les habitants de la

(1) Voir, dans le tome précédent, la carie ethnographique p. 196 bis.



ETHNOGRAPHIE. 3

plupart des villages ou des groupes de hameaux ayant un nom parti-

culier, d'ordinaire forme' du nom de l'ancêtre de la famille, du chef,

précédé du mot Zafy [litt. : descendants de. . .] : ce nom ne devrait

s'appliquer qu'à la famille, mais il englobe en réalité les esclaves, les

adoptés et tout individu venu vivre avec elle.

Nous allons passer successivement en revue les caractères physiques

des Malgaches d'origine indo-mélanésienne plus ou moins pure, mais

franchement négroïdes, qu'on trouve en grand nombre dans toute l'île,

et ceux des Malgaches métissés d'Arabes ou de Persans (1)
, d'Indiens (2)

, de

Javanais (3)
, de Chinois ou de Japonais (4)

, enfin d'Européens (5)
.

D'une manière générale, on peut dire que les peuplades agricoles, c'est-

à-dire les Malgaches de l'Est et du Centre, ont une physionomie douce

et calme, plutôt craintive, et que les peuplades pastorales, celles de

l'Ouest et du Sud, ont un air lier, hardi, sauvage. Tous semblent intelli-

gents; leur physionomie est souvent agréable, plus fine et plus douce chez

les femmes que chez les hommes, et dans les classes nobles que dans le

peuple; ils ont le regard assuré et franc, quoiqu'il n'y ait pas trop à

se fier à cette apparence qui est trompeuse; leur voix est agréable,

souvent très douce et même harmonieuse chez les femmes : celles-ci,

lorsqu'elles sont jeunes , ont une ligure gaie et avenante et une allure

gracieuse qui ont toujours séduit les étrangers.

Les peuplades pastorales ont une constitution plus forte, sont plus

(1
' Comme beaucoup des habitants des

côtes Sud-Est ( Antanibahoakâ , Zafin-

dRaminia, Anlimorona [ZafidkazimambÔ,

Anakarâ, Tsimetô], Onjatsy, etc.), Nord

(Onjatsy) et Nord-Ouest (Antalaotrà) et

certains Anlanala (têts que les Zafirambô

d'Ivohifrosâ qui sont d'origine arabe).

t
2

' Comme les hautes classes dos Antisakâ

(dont les chefs sont des Zarabehavanâ),des

Rara (dont les chefs sont des ZafyManely),

des Sakalavâ, Mabafaly et Antandroy (dont

les chefs sont des Maroseranana, auxquels

il faut joindre un certain nombre de fa-

milles venues avec eux du Sud-Est au com-

mencement du xvh c
siècle, les Songorô, les

Antamby, etc.).

<3 ' Andrianâ ou nobles d'Imerinâ et leurs

nombreux bâtards.

(4
) Antandroy et Mahafaly en partie.

(d) Malatâ de la côte orientale (descen-

dants des pirates anglais et français venus

à Madagascar de 1688 à 1726), peut-être

les Tsimihety, certaines familles des chefs

Sihanakâ et les Zalimbazaba de rimeriuâ.

et les nombreux métis qui se trouvent dans

les ports fréquentés depuis Tannée 1 5 00 par

les navires portugais, anglais, français et

hollandais, ainsi que par les traitants créoles.



h MADAGASCAR.

vigoureuses, mais plus nonchalantes et plus paresseuses que les peu-

plades agricoles, surtout que celles du centre et principalement que les

Merinâ au type jaune, qui ont un aspect plus débile, mais qui suppléent

à la force par l'adresse.
m

I.
— ASPECT PHYSIQUE DES MALGACHES D'ORIGINE INDO-MÉLANÉSIENNE (l

>.

Les Malgaches d'origine indo-mélanésienne, qui forment, comme nous

venons de le dire, la masse de la population, sont en général d'une belle

stature , d'une taille plus grande chez les peuplades des côtes et des régions

orientale et occidentale (2)

,
qui ont la physionomie franchement négroïde

etdont la taille moyenne est d'environ 1 m. 67 + 10, que dans l'Imerinâ

'*> Voir le volume de 1' Anthropologie. —
(1 y a lieu de remarquer que, s'il est sou-

vent difficile de débrouiller le chaos où

tant de races diverses, qui se superposent,

offrent une grande variété de types et de

nuances, la diversité des coiffures que por-

tent les Malgaches des diverses tribus com-

plique encore le problème, cardes individus

en somme 1res semblables n'ont pas le

même air à cause de leur mode de coiffure

différent. Ajoutons que le cbaos serait en-

core plus grand dans un pays où les mœurs

sont si libres, s'il n'y avait pas ou plutôt

s'il n'y avait pas eu pendant très longtemps

des lois sévères et strictement observées qui

interdisaient tout mariage exogamatique,

toute union en dehors du clanH
(
2

) Y compris les Vazimbâ, qui sont d'un

noir rougeàtre plus ou moins foncé et ont

les cheveux crêpés, le visage plat, les lèvres

un peu grosses, le nez légèrement élargi en

bas, le front droit et élevé, le corps poilu.

Ils avaient autrefois, comme certains in-

sulaires de l'Océanie, comme notamment

les habitants des îles Wallis, Horn , elc. , rr la

coutume de comprimer le front et l'occiput

chez les enfants nouveau-nés afin de donner

à leur tête une forme pyramidales (Drury,

Coll. des Ouvr. anc. Madagascar, publiée par

A. et G. Grandidier, t. IV, p. 36a) PO. -

"Avant la conquête du Menabé par An-

driandahifotsy, au xvn° siècle, ces Vazimbâ,

tout comme leurs frères de l'Imerinâ, igno-

raient l'usage du fer et n'élevaient pas de

bœufs; descendants de nègres orientaux qui

avaient émigré, volontairement ou non, d'îles

de l'Extrême-Orient où le minerai de fer et

par conséquent la fabrication de ce métal

étaient inconnus, aussi bien que l'élevage

du bétail, ils avaient pour toute industrie

la pêche et la fabrication des pirogues n (A.

Grandidier, Notes sur les Vazimbâ, Mira.

Soc. philomathique à l'occasion du centenaire de

sa fondation, 1888, p. i5y-i58).

'"' n Si la fille d'un Iîoandrianà (ou noble, descendant d'Aralie) se joue avec un nègre (ou libre, de race

indo-mélanésienne pure ou métissée d'Indien), elle se fait avorter étant grosse, ou, étant accouchée, elle fait

mourir son enfant s'il est noir et à cheveux frisés» (Flacoubt, Hist. de Madagascar, 1661, p. g.3).

f ' Cet usage de comprimer le crâne des nouveau-nés se retrouve encore dans le Nord-Ouest. — S.V. Thomp-
son, que le gouverneur de Maurice Farquhar envoya en 181 !> à Tamatave, rapporte que Radamà a ramené à

Tananarive du Boinâ, où sou père Andrianampoinimerinà l'avait envoyé faire une expédition, (ton même temps

qu'un âne, certains petits hommes étranges dont la tête était très aplatie et auxquels on a rendu la liberté"

Ms. BiUiothèque Froberville). Voir plus loin la note 1
,
page 8.



ETHNOGRAPHIE. 5

le centre de l'île, dont les habitants, à faciès plus ou moins malais
,

ne mesurent en moyenne que de 1 m. 60 à 1 m. 65 (1)
,

et que dans
ou

W Malgré le métissage intense qui s'est

établi entre les Vazimbâ de l'fmerinâ et les

immigrants javanais venus au milieu du

xv]
e siècle, on retrouve chez beaucoup de

Merinâ de la caste hovâ, c'est-à-dire des-

cendants des anciens chefs Vazimbâ, les

caractères des Malgaches d'origine indo-

mélanésienne plus ou moins évidents : taille

plus grande, cheveux crêpés, etc. Dans cer-

tains villages éloignés des grands centres,

où les unions en dehors du clan familial

ont été peu fréquentes, et dans quelques tri-

bus comme les Zanakantitrâ, si nombreux

dans le district d'Ambodiranô, qui ont jus-

qu'à présent pratiqué l'endogamie, ces ca-

ractères sont manifestes.

Un fait certain, c'est qu'Andriamanelô,

l'ancêtre et le fondateur de la dynastie

qui, après avoir régné sur de petits can-

tons, a étendu peu à peu son pouvoir sur

la plus grande partie de Madagascar <
a
>, était

fils d'un immigrant javanais et d'une Va-

zimbâ; sa mère était en effet la princesse

vazimbâ Rangitâ <
b
', qui possédait le petit

domaine de Merimanjakâ (près de Tana-

narive) et dont le corps, déposé dans une

pirogue M suivant la coutume des Vazimbâ

qui étaient des pécheurs, fut enseveli,

comme l'avaient été ceux de ses ancêtres
(d)

,

au fond du petit lac situé au pied de la

ville M.

L'usage du nom de Vazimbâ est tombé

M Comme les Vazimbâ du Ménabé dans l'Ouest, les Vazimbâ de l'Imermâ ne savaient pas travailler le fer,

et les immigrants javanais ou leurs descendants, qui étaient d'habiles forgerons et savaient fabriquer des

lances et des haches, eurent vite fait d'imposer leur autorité à des ennemis mal armes et peu industrieux.

Voici le portrait qu'en font quelques vieillards merinâ et bezanozanô d'après la tradition : s Ayant la venue des

Andrianâ (ou immigrants javanais), le centre de l'île était habité par des Vazimbâ (dont les Hovâ actuels sont

des descendants plus ou moins métissés de Javanais), gens de petite taille et ayant a tête «en forme de cœur

cdc bœuf» (triangulaire) [probablement parce qu'ils avaient l'habitude, comme leurs Ireres de 1 Uuest et

comme certaines peuplades océaniennes, de comprimer lors de la naissance le crâne des jeunes enfants], la

peau noire et les cheveux crêpés; ils ne connaissaient ni l'usage du fer, m le tissage des fibres végétales, et

ils se vêtaient (comme certaines peuplades des iles océaniennes, notamment les habitants des îles Walns,

Horn, Fiji, etc., La Géographie, sept. 1911, p. i6 9-i5o) avec l'écorce de l'arbre hafolrâ (une espèce de Dom-

bexia), dont les bandes étaient réunies au moyen d'épines ligneuses; ils avaient pour armes des katsormnta,

simples pieux aiguisés par le bout, et des langUangy, sortes de massues de bois ou de casse-tête; ils jetaient

aussi des pierres à la main.» — Andriamanelô transporta sa résidence de Merimanjakâ a Alasora
,
qui est un

peu plus au Nord, et attaqua le chef Vazimbâ d'Analamangâ (aujourd'hui Tananarive), puis ceux des villes de

l'Est, «dont il se fit craindre grâce aux lances en fer qu'il fabriqua».
_

!
h

> Ce nom indique que cette princesse avait les cheveux crêpés, comme les nègres orientaux. Certains

Malgaches prétendent que Rangitâ était fille de Iiafohy, d'autres qu'elle était sa mère, et d autres quelles

étaient les deux sœurs (Savaron aine, Notes sur Farihin-dRangita , Bull, de l'Acad. malgache, 1912, p. 676-

377)-
M Les descendants de Rangitâ ont conservé cette coutume ancestrale : Andriamasinavalonâ et ses successeurs

ont tous eu pour cercueil une lakam-bolâ, ou pirogue d'argent.
_

<
d

> A l'exception, dit-on , de Rafohy qui a son tombeau à l'angle N.-E. du Kianja Andrianâ a [merimanjakâ.

'< L'endroit où fut immergée la pirogue contenant le corps (ou tout au moins une partie du corps) de

Raimità était sacré, et seuls les membres de la famille royale pouvaient y aller; les andnanâ, ou les diverses

classes nobles, et les hovâ ou les roturiers n'étaient pas admis à s'en approcher, les premiers, plus près qu a

une vingtaine de mètres, et les autres à des distances de.plus en plus grandes; quant aux esclaves, ils ne

devaient pas dépasser les bords du lac. «Ceux qui enfreindront ces défenses, disait-on, seront engloutis dans

le lac»; beaucoup de Merinâ le croient encore (Savaron aine, lac. cit., p. 373). — C'est dans ce petit lac

[Farihin-dRangitâ (lac ou marais de Rangitâ) comme on l'appelle], sacré par suite de cette sépulture, que 1 on

venait chaque année, au moment de la fête du fandroanâ (du bain), puiser l'eau dans laquelle se baignait le

souverain merinâ; c'est aussi un de ceux où l'on prenait le rano masinâ ou eau sainte pour la circoncision des

princes.



6 MADAGASCAR.

l'Extrême-Sud, où les Antandroy el les Mahafaly, à faciès souvent mongo-

loïde, ont à peu près cette même taille. Les femmes, comme toujours, sont

dune taille un peu inférieure à celle des hommes (1)
.

Leur développement physique est plus précoce que chez les Européens :

à 20 ans, ils sont tout à fait adultes, leur charpente osseuse étant com-

plètement formée et les muscles ayant toute leur puissance; à cet âge, ils

sont mariés et pères de famille, mais, en revanche, la déchéance orga-

nique et la sénilité arrivent plus rapidement que chez nous.

Leur peau est fine et douce, veloutée, plus mate et moins luisante

en désuétude à ta fin du xvn" siècle,

lorsque les chefs Vazimbâ ont, soit en quit-

tant le pays, soit, comme la plupart d'entre

eux, en Taisant leur soumission aux nou-

veaux venus qui, du reste, comme nous

venons de le dire, leur étaient apparentés,

laissé le champ libre aux métis javanais

qui ont, dès l'origine, sévèrement proscrit

dans leurs familles l'exogamie. La tradition

donne comme les derniers chefs Vazimbâ,

ayant régné en imerina Bapelô, qui, après

avoir été vaincu par les descendants des im-

migrants javanais, se réfugia dansl'Imamô,

et Rasoalao, qui alla chez les Sakalava à

Maneiinerinâ( a)
; mais tous ne s'enfuirent

pas, et on cite entre autres la famille du

grand chef Vazimbâ d'Analamangâ (Tana-

narive), Andriampirokanâ, famille encore

aujourd'hui connue sous le nom d'Ante-

hirokâ, à laquelle appartenait le premier

ministre Iiainilaiarivony'b)
.

I
1

' Taille des Betsimisaraka, de 1 m. 55

à î m. -'> (moyenne de quinze hommes,

î m. 05); des Antankaranâ, de î m. 67
à 1 111. y 1 5 (moyenne de quatre hommes,

1 m. 69); des Betsileo, de 1 m. 08 à

1 m. 71 (moyenne de six hommes,

1 m. O9}; des Bara, 1 m. 00 (moyenne de

deux hommes); des Sakalava, de 1 m. 555

à 1 ni. 7O (moyenne de six hommes,

1 m. 00); des Antanosy, de 1 m. 045 à

1 m. 71 (movenne de trois hommes,

1 m. 68); des Merinâ, de 1 m. Oi à

1 m. 7/i (moyenne, 1 m. 676); des Antan-

droy, Mahafaly, de 1 m. Oi à 1 m. 63

(moyenne , 1 111. 62) M.

'
! Il en est qui prétendent que Rasoalao était non pas un prince, mais une princesse, ta femme de Rapelo.

) Andrianjakà, le petit-fils d'Audriamanelo, pour mieux s'attacher ses nouveaux sujets, aussi bien du
reste que les anciens, rendit les plus grands honneurs aux mânes des chefs Vazimbâ, non seulement à ceux

de ses arrière-grand'mères Rafohy et Rangità, mais aussi à ceux d'Andriampirokanâ ,
qui est enterré à Tana-

narive, et de ses deux fils, Andriambodilova et Ratsirnandalikâ , dont les tombeaux sont, l'un à Ambohinia-

narinà, et l'autre à Ambohitriniarivô.
*' Il est généralement admis que la taille dépend, dans une certaine mesure, de làge de la mère, qui met

d'ordinaire au monde des enfants d'autant plus développés et d'autant plus grands qu'elle est plus âgée; or

on trouve par tout Madagascar des mères très jeunes sans qu'on puisse constater un abaissement de la taille

provenant de la précocité des unions, abaissement qu'il serait facile de reconnaître puisqu'il serait progressif

si l'âge de la mère avait une influence prépondérante. Il est toutefois probable que la longueur des nouveau-

nés est proporlionnelle à làge des mères, l'organisme maternel ne pouvant, à un âge où sa croissance n'est

pas encore terminée, fournir autant de substance à l'enfant que lorsque son développement est complet; la

maladie ou la faiblesse congénitale chez une mère adulte produisent le même effet, mais l'enfant qui naît

moins grand et moins développé se rattrape dans la suite. En réalité, l'influence de l'âge est faible et est

contrebalancée par les autres facteurs, tels que la race, qui est le plus important, l'hérédité, la taille du père,

l'alimentation, le climat et la nature du pays, les soins, les mœurs, etc.



ETHNOGRAPHIE. 7

que celle des nègres d'Afrique, le plus souvent dune couleur noire rou-

geâtre ou plutôt d'un brun fonce', généralement plus claire chez les

femmes et chez les enfants, du reste trop variable pour qu'on la donne

comme caractéristique : il n'y a pas, en réalité, de division bien marquée
entre les races claires et les races foncées, qui passent de l'une à l'autre

par une infinité de nuances; d'ordinaire, les habitants des pays bas sont

plus foncés que ceux des hauts plateaux. La paume des mains et la plante

des pieds sont, comme chez tous les nègres, de couleur plus claire et les

cicatrices sont blanchâtres, ainsi du reste que les marques de lèpre; dans

le centre de l'île, la peau est souvent ternie par des affections cutanées (1)
.

Ils sont bien constitués et bien faits, ont une ossature robuste et sont

lortement musclés (2)
; comme ils sont presque nus depuis leur plus tendre

enfance, leurs membres se développent librement, et l'on voit rarement

des individus difformes (3)
. Ils sont d'une corpulence ordinaire; leur corps

est généralement svelte, rarement gros, mais vigoureux; en maintes cir-

constances, ils montrent qu'ils sont susceptibles d'une dépense énorme
de force et de fatigue : tous les voyageurs qui sont montés de Tamatave

à Tananarive avant qu'il y eût un chemin de fer, ont admiré la vigueur

et la solidité des porteurs bezanozanô et autres dans les affreux chemins

de la forêt; mais, quoiqu'ils aient une endurance extraordinaire, ils ne

veulent pas d'un travail régulier et continu; ils travaillent par boutades,

puis restent des journées entières sans rien faire.

Ils ont le cou plutôt grand, les épaules robustes et puissantes (4)
, la

' Voa kavahô, tachetée, disent-ils. — Beatjlieu, 1690, Coll. Ouvr. anc. Madagascar
Il y a à Madagascar quelques albinos [bobâ]; d'A. et G. Grandidier, t. II, p. 337).
les Malgaches les ont en aversion. <

3
) Leurs corps ne sont pas en effet dé-

) «Les sauvages (les habitanls de la formés par des besognes continues et pé-
baie de Saint-Augustin) sont nègres, les nibles, par les rudes travaux des champs
plus beaux que j'aie jamais vus, grands, ou des usines répétés sans trêve ni repos,

bien formés, bien nourris» (Général de <4 ) Voir Rev. Madag., oct. 1908, p. i52.

') Dans son article sur l'effort physique chez les Malgaches, M. Brot répète, ce qu'ont dit quelques voya-
geurs, que les enfants bezanozano naissent avec des bourrelets ou plutôt des coussinets charnus sur les
épaules, tels que ceux qui, à la suite d'une longue pratique, se développent sur les épaules des porteurs
deflanjanâ (de palanquin) et de paquets à l'endroit où pèse le bambou au bout duquel est attaché le lourd
fardeau, et que, par conséquent, «cet appendice est devenu, après un certain nombre de générations, un
organe naturels. Cette assertion est erronée.



8 MADAGASCAR.

poitrine large et bien développée, les bras longs avec les muscles peu sail-

lants et les extrémités fines, les mains relativement petites, grasses, plutôt

larges que longues, effilées cependant, froides au toucher; leurs doigts

sont beaucoup plus souples que les nôtres et se recourbent naturellement

en arrière. L'articulation du coude, chez les femmes, est également fort

souple.

Leurs jambes sont longues et ont le mollet peu marqué; les extrémités

sont fines; les pieds sont forts, larges, avec le talon bien développé, et

s'étalent au niveau des orteils qui sont longs et bien séparés, comme il

convient chez des gens qui marchent nu-pieds; la peau de la plante des

pieds prend une grande épaisseur, ayant quelquefois un demi-centimètre;

la voûte plantaire est très effacée, ainsi que le cou-de-pied, qui est rare-

ment cambré.

Ils ont la tête assez grosse, ronde (1)
, approchant de la brachycéphalie,

avec un angle facial assez droit (2) et un cerveau volumineux; leur visage

est aplati et leurs traits, assez réguliers, sont en général loin d'être dé-

plaisants, quoique ne répondant pas à nos idées d'esthétique; leur front,

O Certaines peuplades ont la tète un tête bossue'e (de gago, bosse). Ils con-

peu pyramidale, ce qu'ils produisent arti- fectionnent un petit bonnet dont le fond

ficiellement : «Les têtes des Vazimbâ de est formé par une lame, bien plane et

l'Ouest (comme nous l'avons déjà dit plus polie, de fomby (du pétiole du palmier

haut, p. 4, notule b) ont une forme très bi- rafia), qui est découpée dans la moelle

zarre (en pain de sucre); l'occiput et le tendre et peu fibreuse de la base; on le

front sont très aplatis, ce qui n'est pas na- capitonne avec un petit matelas de fibres

turel, mais la conséquence de leur coutume de pambn ou fromager ( Kriodendron anfrac-

de comprimer la tète de leurs enfants dès tuosum) qui déborde la tête des deux côtés,

leur naissance^ (Drury, Coll. Ouvr. anc. formant deux oreillettes destinées à l'immo-

Madagascar, publiée par A. et G. Grandi- biliser. Le bonnet est fixé par deux brides

dier, t. IV, p. 362). Dans le Nord-Ouest, qui se croisent sur le front. L'enfant le

encore aujourd'hui, on modèle la tête des porte pendant trois semaines, temps suf-

enfants suivant une certaine esthétique qui lisant pour que les os de son crâne soient

n'est point la nôtre : il faut, pour qu'au assez consistants pour garder la forme con-

gre des parents ils soient beaux, que le sacrée qu'on a voulu leur donner (Bull.

derrière de la tête soit plat et bien \er- Acad. malgache, 1908, p. i65-i66).

tical; notre tête arrondie et bosselée par l2 > L'angle facial des Malgaches est

derrière paraît monstrueuse aux Saka- presque aussi droit que celui des Euro-

lavâ qui, à cause de cette difformité (!), péens (Aug. Billard, Voij. aux Colonies

nous nomment Magagolohâ, les gens à orientales en 181 7-18s o).



ETHNOGRAPHIE. 9

large et droit, est généralement assez haut: toutefois, chez les Betsileo

et chez les Sihanakà, il est plutôt bas. Le nez est toujours assez proémi-

nent; il nest pas aplati en haut, à la racine, ce sont les ailes qui, s'élar-

gissant à la base, forment un nez gros, mais non épaté ou écrasé comme

celui des nègres d'Afrique
(l)

. Les orbites sont fortes et les yeux, qui sont

bruns (2) et ont la sclérotique ou cornée un peu brunâtre, sont d'ordinaire

à fleur de tète, assez grands, écartés l'un de l'autre et plus ou moins légè-

rement relevés, bridés (3)
; ils sont généralement vifs, brillants, intelligents,

quelquefois farouches et durs chez les peuplades pastorales (4)
, doux et

souvent mélancoliques chez les femmes ; comme tous les gens qui vivent

continuellement en plein air, ils ont une vue excellente (5)
;
leurs cils

sont longs et retroussés, et les sourcils, bien marqués sans être épais, sont

peu courbés. Les oreilles sont petites avec le lobe très court. Les pom-

mettes des joues sont presque toujours un peu saillantes. La bouche

est large; elle n'est pas lippue: les lèvres sont assez fortes et assez

épaisses, légèrement retroussées, mais non pas aussi grosses que celles

des nègres de Guinée, et elles ne forment pas, comme chez ceux-ci, un

bourrelet. Les mâchoires sont puissantes avec de grandes dents blanches,

bien rangées, peu ou pas prognathes : en règle générale, les Malgaches,

surtout les femmes, ont des dents excellentes; ils en prennent grand

soin, se rinçant la bouche d'ordinaire après chaque repas et les nettoyant

fréquemment avec de la poudre de charbon ou des cendres de bois ou

d'herbes prises au foyer de la maison (6)
; c'est un malheur pour une

(O Les sauvages [les habitants de la regard franc, et toute leur personne reflète

baie de Saint-Augustin] ne sont nullement un air de sauvagerie,

camus ni lippus (Général de Beaulieu, <
5 ) Depuis que beaucoup de Malgaches

1620, Collection des Ouvr. anc. Madagascar, vont à l'école, il semble que les vues courtes

t. II, p. 337). deviennent plus nombreuses.

(2 ) De la couleur 1 ou de la couleur 2 (6) «Les sauvages [les habitants de la

du tableau de Broca. baie de Saint-Augustin] sont fort curieux

W La caroncule lacrymale est parfois à [soigneux] de leurs dents, lesquelles sont

demi bridée par l'implantation de la pau- très blanches, égales et petites; ils ont un

pière supérieure. petit morceau de bois duquel ils se les

(*) Les Antandroy, les Mahafaly, les frottent à chaque moment" (Général de

Barâ et nombre de Sakalava ont générale- Beaulieu, 1620, Coll. Ouvr. anc. Madag.,

ment un port allier, mais ils n'ont pas le t. H, p. 337).

ETHNOGRAPHIE.
9

l'IUUEIWE KATIOXALE



10 MADAGASCAR.

femme de perdre dans sa jeunesse quelqu'une de ses incisives'
1
'. Le men-

ton est saillant, proéminent.

Leurs cheveux sont noirs et épais, non pas courts et laineux comme

ceux des vrais nègres africains (

'

2)
, mais longs de om. 2 5 à om. 3o et plus,

épais et r sub-crépus r> ou plutôt crêpés (3)
, formant une masse globuleuse

quasi inextricable, disposés à la manière d'une toison et non par petites

touffes rren,grains de poivre" (4
' ; ils sont drus et plutôt raides, un peu

comme le crin dont ils ont l'éclat, le luisant, et non comme la laine.

Ils sont plantés droits et ne s'enroulent pas en spirales, comme ceux

des Africains, mais se crtire-bouchonnent». Les métis prennent de suite

et conservent longtemps les cheveux lisses ou à peine frisés, les cheveux

de la plupart des indigènes n'étant en somme que plus ou moins ondes.

Leur barbe est irrégulière, le plus généralement clairsemée, peu

fournie; elle est noire et frisée, longue quelquefois de 3 à 5 centi-

mètres (5)
: du reste, la plupart s'épilent avec des pinces à extrémités

larges, faites exprès (0)
.

W Les Sihanaka font exception ; beau-

coup, en effet, ont de mauvaises dents, ce

qui est dû à l'usage superstitieux qu'ils ont

de ne jamais se rincer la bouche ni jamais

se laver les dents tant que leurs parents

sont vivants. Certaines peuplades, qui, du

reste, ont de fort bonnes dents, ont la co-

quetterie (?) de les noircir en mâchant fré-

quemment des feuilles de laingo maimbo

[
Siphomeris linguu Bojerl, laissant quelque-

fois blanches, comme les fashionables An-

tandroy, les deux incisives médianes (Cap.

Vacher, Rev.Madag., i
er sem. 190/1, p. 120).

<
2

' rrLes Malgaches, hommes et femmes,

laissent croître leurs cheveux dans toute

leur longueur et les partagent en une foule

de petites tresses qui tombent avec élégance

autour de la tète ; les esclaves africains

sont privés de cet ornement, la nature re-

belle et laineuse de leurs cheveux ne leur

permettant pas de suivre la mode mal-

gache» (V. Noël, Recherches sur les Sakalava,

i844, p. 79).

(
3

) ffLes sauvages [les habitants de la

baie de Saint-Auguslin] sont fort curieux

[soigneux] de leur chevelure, qui est longue

et frisée, relevée en haut et tressée au

sommet de la tète en divers cordons » (Gé-

néral de Beaulieu, 1620, Coll. Ouït. anc.

Madag., t. II, p. 337).

(
4

) Les Malgaches font une différence

entre leurs cheveux » crêpés» et les cheveux

tf crépus» des Mozambiques; ils appellent

akoho Mozambilcâ une certaine espèce de

poules dont les plumes frisées ressemblent

aux cheveux « grains de poivre» de ces Mo-

zambiques.

i
5

' Pollen, Voy. h Madag., p. 2 34.

(6) Chez les Betsileo qui, comme beau-

coup d'autres Malgaches, répugnent à por-

ter la barbe, aucun jeune homme ne peut

en arracher les poils avant d'en avoir de-

mandé l'autorisation à son père et de lui

avoir payé un droit d'un siltajy (o lr. 60)

ou plus (Rév. J. H. Haile, Antun. Animal,

1899, p. 327).



ETHNOGRAPHIE. 11

Quelques femmes ont de la barbe (1)
.

Leur système pileux n'est généralement pas très développé, il l'est

plus toutefois que chez les Nègres africains, et il n'est pas rare de voir

des Malgaches ayant la poitrine et surtout les jambes, qu'ils n'épilent

pas, très poilues (2)
.

L'odeur des Malgaches n'est pas aussi forte ni aussi acre et désagréable

que celle des Cafres (3)
.

Les femmes sont généralement bien faites : lorsqu'elles sont jeunes,

lorsque leurs seins sont fermes et droits, elles ont un buste admirable,

une cambrure de reins superbe, et leur chair, brunie par le soleil des

tropiques, semble une chair de bronze; elles sont gracieuses et ont un

port calme et digne; leur physionomie est avenante. H y a cependant des

peuplades, comme les Tanala Manambia, où cries femmes sont massives,

épaisses et horribles n (4)
.

II.
— ASPECT PHYSIQUE DES MALGACHES MÉTIS D'INDO-MÉLANÉSIENS

ET D'ARABES, DE PERSANS, D'INDIENS OU D'EUROPÉENS.

Les chefs de toutes les peuplades de Madagascar, à l'exception des

chefs actuels Merinâ et de leurs familles toujours très nombreuses, ont

incontestablement dans les veines du sang sémitique ou caucasique et se

distinguent ou tout au moins se distinguaient autrefois de leurs vassaux

et de leurs esclaves par leur aspect physique : les chefs Antankaranâ,

Betsimisarakâ (en partie), Àntambahoakâ, Antimorona (Anakarâ, Anti-

tsimetô, Onjatsy) et Antanosy (ZafindRaminia), les Antalaotrâ du Nord-

Ouest, les Onjatsy de i'Ankaranà sont des descendants d'immigrants

W L'un de nous a vu à Mainliranô une mauvaise odeur qu'ont ceux de Guinée t>

Sakalavà qui avait de la barbe dont les (General de Beaulieu, 1620, Coll. Otwr. anc.

poils mesuraient de 2 à 3 centimètres. Madag.,t.\l,p. 337).— Les Malgaches ont

(
2

> Les Vazimbâ de l'Ouest ont le corps du reste la prétention, qui n'est pas fondée,

très poilu, comme beaucoup de Betsimisa- de n'avoir pas d'odeur, et ils nous accusent

rakâ,etc. de «sentir le cadavre».

l3 > «Les nègres [les indigènes] de la '*' Gap. Vacher, Revue de Madagascar,

baie de Saint-Auguslin ne sentent pas la 2" sem. igo3, p. £17.



12 MADAGASCAR.

arabes ou persans; les chefs Antifasinâ, Antisakà, Antimanambondrô

,

Antanalâ (1)
, Vorimo (

2)
, Zafindriambelonâ, Barâ, Antandroy, Mahafaly,

Sakalavâ, Sihanakà (3) et Antiboinâ sont d'origine indienne, et les chefs

Betsimisaraka du Nord ou Zanamalatâ ((

°, ainsi que les Tsimihety (5) et

les Zafimbazahâ dlmerinâ t6)
, et peut-être les Sahavé du Nord-Est (7)

, des-

cendent de forbans ou de naufragés europe'ens.

Ils sont d'une belle stature, souvent même d'une assez grande taille'
8
'.

O L'un de nous a vu chez les Antanalâ

plus de gens à teint clair et à cheveux droits

et soyeux que dans les autres peuplades.

«Les femmes du clan antanalâ des Zafi-

maniry sont presque jolies; beaucoup de

leurs villages comptent des individus ab-

solument blancs» [Guide de l'Immigrant,

1898).
('2) Les Vorimo sont d'un rouge assez

clair; peu sont noirs.

I
3

) «Une partie (des Sihanakà) est rou-

geâtre et a les cheveux longs « (François

Martin, 1667). — Les vieux chefs que

l'un de nous a eu l'occasion de voir

avaient les cheveux presque droits ou

bouclés.

(
4

i «Le roi d'Angoada (de Fénerive) avait

les cheveux lisses comme les nôtres, le vi-

sage et le corps basanés, et était barbu 1

(Cauche, Voyage en i64o, Coll. Ouvr. anc.

Madag., t. VII, p. 67). On sait que le fonda-

teur de la nation Betsimsarakâ, Ratsimilahô

ou Ramaromanompô, était fils d'un pirate

anglais, Tom, et d'une princesse malgache.

(5 ' Les Tsiniihely, qui sont très diffé-

rents de leurs voisins les Betsimisaraka.

ont les traits réguliers et leur peau , légère-

ment cuivrée ou bronzée, laisse voir les veines

bleues; leur physionomie intelligente et

ouverte se rapproche de celle des Euro-

péens. rcLes femmes sont très jolies, géné-

ralement petites, avec d'agréables minois

éveillés, rappelant par quelques traits nos

Provençales; leurs formes sont distinguées,

elles ont les extrémités petites et les atta-

ches délicates; la chevelure, presque lisse,

est longue, opulente et très belle, et est

tressée en un grand nombre de petites

nattes qui pendent tout autour de la tête;

il est malheureusement fâcheux de les voir

dans le cadre de saleté dans lequel elles

vivent et qui est l'apanage distinctif de

leur race» (Journal ojjiciel de Madagcar,

17 mars 1898; Guide de l'Immigrant, 1898,

et D r Vivie, Revue des Troupes coloniales,

i 9 o3).

<
G

I Zafimbazahâ, iitt. : descendants de

rtVazahâ », d'étrangers venus d'outre mer.

—

cfLes Zafimbazahâ ont le type européen et

le teint cuivré" (R. P. de la Vaissière). —
«•Les Zafimuazahâ ont le teint beaucoup

plus blanc que les autres Merinâ, les yeux

fendus en amande, les lèvres peu épaisses,

les cheveux abondants, lisses et soyeux; en

un mot, leurs traits se rapprochent de ceux

des Européens r> (Journal ojjic. de Madagascar,

i3 mai 1897).
I
7

) Les Sahavé habitent la bande de

forêt qui est au nord du Maningoiy. Leurs

cheveux sont lisses et extrêmement longs,

descendant jusqu'au jarret; ils sont tressés

en toutes petites nattes (Humblot).

I8 ' Les Antambahoakâ ont de 1 m. 60 à

1 m. 70.LesTsimihetysontff une race grande

et athlétique» (Ransome). Les Antalaotrâ

seuls sont de nature grêle et de taille plutôt

petite, 1 m. 5o (Pollen, Voyage à Mada-

gascar, p. 235).



ETHNOGRAPHIE. 13

La couleur de leur peau, qui varie du rouge cuivré (,) ou du jaune oli-

vâtre
{=i] au brun plus ou moins foncé et même au noir, est souvent

claire ; la peau s'affine en raison de l'éclaircissement de la couleur.

Ils ont d'ordinaire un assez beau type, étant bien constitués et d'as-

pect vigoureux, quoique leur charpente osseuse soit plutôt grêle et que

leurs membres soient plutôt délicats avec des attaches fines, surtout chez

t
1

) Le R. P. Luiz Mariano dit: «Les chefs

de l'Anosy ou Roandrianâ sont de la cou-

leur des Arabes, des Indiens et des Java-

nais; il est étonnant que, sans avoir com-

merce avec les Maures du dehors, ils se

soient si bien conservés jusqu'à présent»

(Relation du voyage de découverte fait en

i6i3 dans Pile de Saint-Laurent, Coll. des

Ouvr. anc. Madagascar publiée par A. et

G. Grandidier, t. II, p. 5o). Il est certain

que les Antanosy de couleur très claire que

le P. Mariano a trouvés dans le Sud-Est

étaient les descendants des cent et quel-

ques Portugais qui ont naufragé sur cette

côte en 1627 et de femmes du pays, et

aussi des Hollandais qui y ont relâché à

diverses reprises : en effet, Rontekoe, qui a

demeuré vingt-cinq jours dans la baie de

Sainte-Luce en 1625, y a vu des petits en-

fants qui étaient presque blancs et avaient

des cheveux blonds (Coll. Ouvr. anc. Mada-

gascar publiée par A. et G. Grandidier,

t. H, p. 372-373). — Du reste, au com-

mencement du xvne siècle, il y avait déjà

de la variété dans les teints des Roandrianâ,

puisque le P. Mariano dit: te Tandis que

Tsiambany et ses fils, ainsi que nombre de

gens de son escorte, étaient clairs presque

comme des Européens, avec les cheveux

lisses et longs, le roi de Ranofotsy, Roan-

driamananâ, un autre Roandrianâ, était

bien noir». — Cauche dit en 1 638 (p. 10)

que tr Ramakâ, roi de la baie de Sainte-Luce

a le teint un peu enfumé, mais plus blanc

que ne le sont les Castillans». — ttLes Ro-

andrianâ (de l'Anosy), les Anakandrianâ et

les Onjatsy ont la peau rouge, les Zafikazi-

mambô de lïmoronâ, quoique venus à Mada-

gascar postérieurement aux Roandrianâ Za-

findRaminia, sont plus basanés qu'eux. . .

Mais, parmi les Zaubrahim[lesZafyRoiahy

ou habitants de l'île de Sainte-Marie], il y

a des hommes, des femmes et. des enfants

bien plus blancs qu'à Anosy (Flacourt, Hist.

de Madagascar, 1661, p. 17 et p. 3o8). —
D'après l'abbé Nacquart (i65o, p. 5o) et

Carpeau du Saussay ( 1 6 6 3 , p. 25o), les

«blancs» <
a)

se distinguent des tt noirs» par

leur teint et leur chevelure; d'après Sou-

chu de Rennefort (1668), «ceux qui sont

appelés les «blancs» le sont de moitié moins

que les plus noirs bohémiens qui sont en

France». — Si, en 1768, Modave dit que

«les Roandrianâ n'ont qu'une légère diffé-

rence de couleur avec leurs sujets», Lislet

Geoffroy, d'autre part, marque que «le roi

de Sainte-Luce, Andriandavâ, avait le teint

olivâtre, ainsi que quelques-uns de ses

compagnons».— Aujourd'hui, les Antanosy

ont non seulement du sang arabe et du sang

portugais mêlés au sang primordial indo-

mélanésien, mais, depuis le milieu du

xvne
siècle, du sang français et, plus ré-

cemment, du sang malais ou merinâ.

<2 ' La couleur des Antalaolrâ est claire,

d'ordinaire olivâtre.

(') Cette dénomination de «blancs» et de «noirs» qu'emploient Flacourt et de nombreux écrivains du

xvii
c
siècle ne doit pas être prise à la lettre. Il y avait, dans le sud-est de Madagascar, des individus d'un teint

beaucoup plus clair que d'autres, mais toujours basanés; du reste, les Arabes ne sont pas «blancs». «Blanc»

signifiait «maître», «seigneur», et «Noir», «vassal» ou «esclave».



14 MADAGASCAR.

les femmes, qui, jeunes, sont souvent de belles et vivantes statues de

bronze. Les têtes sont bien proportionnées et agréables ; le visage est

plutôt allongé ou ovale, presque orthognathe, avec des traits réguliers et

souvent assez fins; le front est droit et haut; les yeux sont noirs, vifs

et droits; le nez est peu aplati, souvent presque droit, avec des narines

assez minces; les pommettes ne sont pour ainsi dire pas saillantes; la

bouche est petite et les lèvres sont bien proportionnées, peu ou pas pro-

éminentes; les dents sont petites et belles, sauf lorsqu'ils les gâtent par

l'usage immodéré du lainf>ô, plante qui les noircit et les déchausse; le

menton est plutôt pointu. Leurs cheveux: sont noirs, longs et lisses ou

ondulés, bouclés, mais non pas crêpés, fins et soyeux et non pas raides

comme des crins (,)
. Us ont peu de barbe (2) et le corps est poilu.

III. — ASPECT PHYSIQUE DES MALGACHES D'ORIGINE JAVANAISE

ET DES MÉTIS D'UN[DO-MÉLANÉSIENS ET D'IMMIGRANTS DE RACE JAUNE.

Il n'y a pas de Malgaches, parmi ceux qui ont du sang sémite ou cau-

casique, qui n'aient un substratum indo-mélanésien, généralement très

C ctParmilesZafibrahim [lesZafyBorahy]

ou habitants de l'île de Sainte-Marie, il y a

des hommes, des femmes et des enfants avec

les cheveux aussi droits qu'à Anosyn (Fla-

coirt. Hist.dc Madagascar, i GG 1 . p. 3o8).

—

Parmi les Roandrianâ que l'un de nous a

vus, il a remarqué que le grand roi anta-

nosy, Razomanery, avait des cheveux très

.ondulés, s'emmêlant les uns aux autres,

que Rabefanery et Ramakalazâ les avaient

fins, longs, soyeux, et qu'au contraire Rai-

nilozâ les avait courts et crêpés, ce qui tient

à la plus ou moins grande pureté de sang.—
Les Anlimoronâ ont la figure encadrée par

une chevelure très fournie, «dont le port,

par un jeu d'équilibre du système pileux,

amène chez la plupart une alopécie précoce

qui donne au front un développement exa-

géré^ (Journal off. Madag., a3 juin 1898).

Ce sont, chez les Sakalava, les Marose-

ranana ou princes et les grandes familles

venues dans l'Ouest avec eux au xvue siècle,

ou après eux, les SongorÔ,lesAntamby,etc,

qui présentent le plus souvent les che-

veux lisses ou ondulés et le type indien.

Naharovâ, la reine du Ménahé indépen-

dant, que l'un de nous a vue en 1869 et

qui avait alors une cinquantaine d'années,

avait les cheveux souples et lisses, les lèvres

assezfines, le nez peu aplati, les yeux expres-

sifs à cornée brunâtre ; elle était de lai Ile

moyenne, grasse, et sa peau était rougeàtre.

(2) Il es! remarquable que les métis d'Eu-

ropéens et de femmes sakalava sont presque

tous dénués de barbe et ont au plus une

courte moustache. En 1891, il y en avait

un à Tuléar, un seul, métis américain, qui

avait une belle barbe.



ETHNOGRAPHIE. 15

accusé. Parmi ceux qui ont du sang jaune, au contraire, il y en a un

nombre assez considérable qui semblent être de race pure; chez les Me-

rinà surtout, beaucoup à'andrianâ ou nobles (qui sont les descendants

des immigrants javanais ayant imposé leur autorité dans rimerinâ) ont

l'aspect de vrais Malais : transportés à Java, ils ne se différencieraient

aucunement, physiquement parlant, des habitants de cette île. Sont-ils de

race absolument pure, descendants de père et de mère malais jetés par

les courants ou par les tempêtes sur les côtes de Madagascar? Sont-ils au

contraire les descendants de Malais qui ont épousé des femmes indo-méla-

nésiennes et dont les filles, dès la première génération, se sont mariées

avec leurs pareils et ont jusqu'à nos jours respecté la loi qui leur inter-

disait toute mésalliance avec les indigènes ? Cette seconde hypothèse est

certainement la vraie. Quoi qu'il en soit, les andrîanâ d'Imerinà sont

des Malais dont beaucoup ont dépouillé complètement les traits de leurs

mères primitives, qui étaient des Vazimbà (1)
.

A côté de ces andrîanâ de race pure, il y a une foule de Merinâ qui pré-

sentent un mélange des caractères des Malais et des Nègres orientaux;

et il n'en pouvait être autrement, car, si les lois défendaient aux femmes

andrîanâ ou nobles, sous les peines les plus sévères, d'avoir des relations

avec des hommes étrangers à leur caste, les andrîanâ hommes avaient

toute latitude pour en entretenir avec les femmes hovâ ou libres (des-

cendantes des anciens maîtres du pays) et avec les femmes esclaves : si

bien que, chez un peuple où les mœurs sont fort libres, il y a eu une

(" M. le D r Fontoynont, qui a eu l'occa- 7 fois sur dix andrîanâ de race pure, à

sion d'examiner un certain nombre de nou- cheveux bien lisses (soit 70 p. 100, à peu

veau-nés merinâ, a constate' que les an- près le même pourcentage qu'au Japon),

drianâ (ou nobles de race javanaise assez 36 fois sur quarante-trois hovâ à cheveux

pure) et les hovâ (ou libres métissés de plats (soit Go p. 100), 17 fuis sur trente

nègre indo-mélanésien et de javanais) pré- métis de hovâ et de nègres (indo-mélané-

sentent pour la plupart à la naissance une siens) à cheveux lisses (soit 56 p. 100).

tache mongolique très nette, rarement plu- 22 fois sur cinquante-cinq hovavao ou an-

sieurs, tache qui est, comme l'on sait, soit ciens esclaves de race très métissée (soit

arrondie, soit triangulaire ou losangique, et ûo p. 100; ces observations, si peu nom-

dont la place d'élection est la région sacro- breuses qu'elles soient, sont intéressantes

lombaire ou sacro-coccygienne ; cette tache (Bulletin de la Société de l'Internat, Paris,

disparait après l'âge de 5 ans. Il l'a trouvée nov. 1910).



16 MADAGASCAR.

masse de liaisons plus ou moins temporaires d'où est sorti un nombre

considérable de métis ressemblant souvent beaucoup aux andrianâ, car,

dans le croisement malayo-mélanésien, le type malais semble prépondé-

rant (1)
, tandis que d'ordinaire, dans le croisement de l'Arabe ou de l'Eu-

ropéen et du Mélanésien, les descendants tiennent fortement de la race

noire. H y a cependant encore quelques clans, tels que les Manisotrâ du

Vakinisisaony et les Manendy de l'Anativolô (près d'Anjozorobé), qui ont

conservé assez purs les caractères de leurs ancêtres indo-mélanésiens,

lesVazimba : ils sont plus noirs, plus grands, plus rudes d'aspect que les

autres Merinâ, tout en ayant une physionomie franche et ouverte.

La région méridionale de Madagascar est habitée par trois peuplades,

les Antandroy, les Tsienimbalalâ et les Mahafaly, dont les chefs semblent

être d'origine indienne comme ceux des Sakalava, mais qui comptent

parmi elles un grand nombre d'individus dont l'aspect physique semble

témoigner que ce sont des métis d'immigrants également de race jaune,

probablement de Chinois ou peut-être de Japonais. Quoi qu'il en soit,

leur physionomie frappe les voyageurs.

Voici les principaux caractères physiques de ces Malgaches plus ou

moins pourvus de sang jaune : ils sont plus petits que les autres habi-

tants de Madagascar; leur taille, qui varie de im.55 a 1 m. 6 5, est au-des-

sous de la moyenne; il en est de même des Mahafaly et des Antandroy :

ces derniers sont cependant quelquefois assez grands.

La couleur des andrianâ d'Imerina et de leurs métis varie d'un jaune

f
1

' La petite princesse Ravoanlay, sœur jaune bistré clair, tête globuleuse taillée à

de Ratahiry, que l'un de nous a bien connue pic en arrière; face plutôt un peu large;

à Tananarive et qui appartient à ta plus nez court avec les narines dilatées; œil en

baute noblesse et est, par ses père et mère, amande, légèrement étiré en dehors ; mà-

descendante directe des deux branches cboire supérieure quelque peu proclive
;

royales, est toute semblable à une Cochin- dents incisives assez grosses, implantées un

chinoise de haut rang : visage mignon, petit peu obliquement. C'est un vrai Malais que

nez, petite bouche, teint jaune cuivré, che- l'on aurait delà peine à distinguer au milieu

veux droits. - Voici la description que donne des insulaires de Madoura, auxquels M. A.

le docteur Hamy d'un de ces andrianâ, Ra- Grandidier compare plus spécialement les

manirakâ, l'un des ambassadeurs envoyés Andrianâ d'Imerina i> (Revue scientifique,

en France en i884 par ta reine Ranava- 21 sept. 1895) : voir sa photographie à ta

tonâ III : tr cheveux noirs et lisses, teint d'un fin de ce volume, planche I.



ETHNOGRAPHIE. 17

basané ou même d'un blanc olivâtre au rouge cuivré'
1

' et au brun de terre

de Sienne brûlée, ou même au brun chocolat; il n'est pas rare de trouver,

dans une même famille et entre enfants d'une même mère, des différences

très marquées sous ce rapport : les traits les caractérisent, d'ailleurs, plus

que la couleur. Les femmes des hautes classes ont d'ordinaire le teint

clair; il y en a qui ne l'ont pas plus foncé que certaines femmes du

midi de l'Europe. Dans le centre de i'ile, ce n'est que vers i 2 ou i3 ans

que les enfants prennent le teint de leurs parents après avoir vécu au

grand air et travaillé au soleil. Des deux peuplades du Sud qui ont aussi

du sang mongolique, certains Mahafaly ont, comme beaucoup de Merinâ,

un teint assez clair, jaunâtre ; les Antandroy sont plus foncés.

Ils sont bien constitués (2)

,
quoique plus grêles et moins musclés, moins

vigoureux que les autres Malgaches; leurs formes sont élégantes, mais

non athlétiques, et leur corpulence est médiocre. Ils ont des membres

plutôt grêles, des attaches fines et des muscles peu proéminents.

Leur tête est petite, plutôt allongée, avec la figure plate et ovale; les

traits sont réguliers et délicats, agréables; le front, qui est haut [son-

(kma] et plat, est large et dénote une intelligence vive; les yeux, dont

les arcades sourcilières débordent le front, sont de grandeur moyenne,

bruns, brillants, fendus en amande et bridés, malins, quelquefois un peu

plus écartés que chez nous, avec des sourcils soyeux et bien marqués;

le nez est souvent droit et court, presque aquilin, ferme et cartilagi-

neux, jamais charnu, en tout cas peu épaté; les oreilles sont petites et

les pommettes sont saillantes; la bouche est grande et les lèvres sont

minces, rarement épaisses, l'inférieure avançant légèrement; les dents

sont belles, celles de la mâchoire supérieure tendant à se projeter en

f
1

' Un des gouverneurs merinâ de la jusque lout récemment, il s'opérait tout

côte Nord-Est, que l'un de nous a vu en naturellement une se'lection : tous ceux qui

1870, avait la peau de la couleur n° kk du étaient débiles et mal constitués disparais-

tableau de Broca. Le teint rouge cuivré est saient. La race s'est beaucoup détériorée

le plus général chez les andrianâ. dans le siècle dernier, par suite des mala-

t
2

' Dans les régions du Centre, où le dies qui l'ont envahie : syphilis, scrofule,

climat est plus rude que sur les côtes et gale, etc., et de l'abus des liqueurs, du vice

où la vie est plus difficile, où du reste les de l'ivrognerie qui s'est malheureusement

soins intelligents et l'hygiène manquaient beaucoup répandu dans toute file.

ETHNOGRAPHIE.

mi M'lEl.11: NATIONALE.



18 MADAGASCAR.

avant et celles de la mâchoire inférieure, qui sont moins proclives,

ne les rejoignant pas; le menton est étroit et assez pointu, souvent

proéminent.

Leurs cheveux sont droits et longs, fins, luisants, assez souples, lisses

[tsotrâ, comme ils disent], quelquefois légèrement bouclés ou frisés
(l)

.

Leur barbe est peu fournie, assez souple (2)

;
ils ont du reste, ou plutôt ils

avaient, comme beaucoup d'autres Malgaches, l'habitude de s'épiler les

poils de la ligure au fur et à mesure qu'ils poussaient. Leur corps est peu

poilu, contrairement à celui des hovâ et autres Merinâ.

Dans les hautes classes, les femmes ont un beau corps, avec la taille

bien prise, les mains petites, allongées, les pieds également petits et bien

cambrés, la peau fine et douce. Le Rév. Pearse dit avec raison (3) que beau-

coup de femmes merinâ ont une certaine beauté, quelques-unes même
sont vraiment jolies, et, quoiqu'on ait coutume de dire : Tarehy tsy

mahaleo fanahy [Un bon caractère vaut mieux qu'une belle figure], ou

bien encore : Ny hatsaram-panahy no ravahy ny vehivavy [Un bon carac-

tère est le plus bel ornement d'une femme], la beauté n'est pas moins

très appréciée, et le mari d'une jolie femme en est fier : avec leurs che-

veux et leurs sourcils d'un beau noir, leurs yeux d'un brun foncé et

luisants, leurs traits réguliers et délicats, leurs lèvres roses qui laissent

voir de belles dents blanches auxquelles elles donnent les plus grands

soins, il y en a. d'attrayantes qui mériteraient d'être comparées à beaucoup

d'Européennes. Mais elles n'ont pas une constitution très forte ; trans-

plantées sur les côtes, dont le climat n'est pas sain, elles s'anémient

promptement et deviennent stériles.

Quant aux Antandroy, aux Tsienimbalalâ et aux Mahafaly, qui ont le

type mongolique, ils ont aussi la figure plate, mais plus ronde que les

andrianâ d'Imerinà, avec les pommettes bien saillantes; leurs cheveux sont

(1) L'un de nous a vu à Tananarive un est en réalité un Indo- Mélanésien plus

hovâ qui avait la peau d'un rouge clair et ou moins métissé : ce sont des poils assez

les cheveux blond cendré. longs, mais isolés, épars. Les hovâ ne por-

'
2

> Uandrianâ à type malais bien carac- lent généralement que la moustache,

térisé a moins de barbe que le hovà, qui (3) Anlananarivo Animal, 1899, p. 266.



ETHNOGRAPHIE. 19

lisses, gros et raides comme ceux des Chinois, ainsi que les poils clair-

semés de leur barbe (1)
; leurs lèvres sont un peu fortes, leur nez est un

peu épaté et leur teint est jaune.

CHAPITRE IL

CARACTÈRES INTELLECTUELS ET MORAUX DES MALGACHES.

S 1. OPINIONS DES DIVERS AUTEURS ET DES VOYAGEURS.

La vie des Malgaches, comme du reste celle de tous les peuples même
les plus sauvages, est dominée, dirigée par les idées, par les principes

que leur ont transmis leurs ancêtres et qui ont été peu à peu engendrés

par les nécessités de l'existence que leur imposait le milieu dans lequel ils

vivaient, par les habitudes et les goûts qui s'ensuivaient naturellement, par

les passions communes à tous les hommes, mais plus ou moins développées

suivant les circonstances ambiantes, par la terreur et la hantise de l'in-

connu dans lequel se meut tout le genre humain, et aussi par la race à

laquelle ils appartenaient et qui, par atavisme et par une éducation même

inconsciente, a condensé un ensemble de notions et d'usages dont héritent

dans une certaine mesure ses membres.

A Madagascar, où des races d'origine et de civilisation différentes se

sont superposées et croisées plus peut-être qu'en aucun autre pays, et

où les habitants ont, suivant les régions, tant à cause du sol que du

climat, des modes d'existence différents, il y a de grandes différences

de caractère et d'intelligence, malgré une réelle homogénéité dans les

mœurs et les croyances de tous les Malgaches : en effet, il n'est pas

étonnant que ces différences se manifestent non seulement entre les

peuplades agricoles et sédentaires et les peuplades pastorales ou mari-

times, mais aussi entre celles de ces peuplades qui ont pour chefs, les

unes des descendants de Malais, les autres des descendants de Sémites,

(I
> Beaucoup de Tsienimbalalâ ont les cheveux droits et raides comme les Chinois.

3.



20 MADAGASCAR.

d'Indiens ou d'Européens; il y a lieu également de tenir compte de l'in-

fluence, souvent néfaste au moins dans les débuts, qu'ont exercée les

marins et les colons européens qui, depuis le xvi
e
siècle, ont relâché ou

se sont établis en certains points de l'île, influence que nous étudierons

en détail plus loin.

Le caractère et les mœurs des Malgaches ont été l'objet d'appréciations

fort diverses de la part des nombreux voyageurs et auteurs qui ont écrit

sur Madagascar : les uns les tiennent pour des gens doux, hospitaliers,

sociables, d'un bon naturel; d'autres les ont dépeints comme des êtres

bruts, grossiers. Les Malgaches resont traîtres et perfides», dit l'amiral

portugais Tristan da Gunha en i5o6; ce sont aies plus grands voleurs et

les gens les plus cruels de toute la Cafrerie», de «vraies brutes», disent

l'historien Diogo do Couto en i55y et Porcacchi en 1572, etc.'
1
'; «• ils

sont doux, sociables, dispos, gens d'esprit et bien avisés, honnêtes, suffi-

samment intelligents, hospitaliers et menant une vie patriarcale», disent

l'amiral portugais Diego Lopez de Sequeira en 1008, Duarte de Barbosa

en 1 5 1 6 , Linschot en 1 583 , Pyrard de Laval en 1602, l'amiral hollan-

dais Verhuffen 1 G 1 2 , etc.
(1)

. Enfin il en est qui les ont tour à tour loués

et dénigrés, tels que Jean Gomes d'Abreu en 1607, ÎNuno da Cunha

en i528, Purchas en 16 1 3; ce dernier, par exemple, dit que, tflors de

la découverte de Madagascar, les Malgaches se sont montrés traîtres et

inhospitaliers, répondant par des attaques à main armée aux bontés (!)

des Portugais (bontés, disons-le, qui se manifestaient par des massacres

inutiles et barbares et par des pillages)'-, et plus loin, qu'ils ersont actifs,

honnêtes, polis et intelligents » (2)
.

Ces appréciations, si différentes, ont été énoncées à la légère, sans

une étude sérieuse, chacun ayant jugé les Malgaches suivant le hasard des

circonstances et d'après ses idées personnelles, d'après la morale courante

des pays civilisés; or ce n'est pas en passant que des Européens, fiers

comme ils le sont de leur supériorité sur les autres peuples de la terre et

f
1

* Voir à YAppendice , n° 1, la série des Malgaches, qu'il nous a paru intéressant

principales opinions émises par les divers de reproduire intégralement,

auteurs au sujet du caractère moral des (2) Voir à YAppendice, n° 1.



ETHNOGRAPHIE. 21

aveuglés par maints préjugés, peuvent juger sainement des êtres appar-

tenant à une autre race, dont l'âme et le cœur sont constitués autrement

que les leurs et dont le plus souvent, du reste, ils ne savent pas la langue.

L'état d'âme des Malgaches, comme celui de tous les peuples plus ou moins

primitifs, dépend de leur état social, de la constitution de leur société,

telle que la leur a faite le passé, telle que la leur ont léguée leurs ancêtres,

et par conséquent de la conception qu'ils se font de la vie ici-bas et de

l'au-delà.

L'abbé Rochon , imbu des déclamations et des sophismes de Jean-Jacques

Rousseau et autres idéologues de son temps, n'admet pas a priori que

les Malgaches puissent être corrompus et méchants. «A lire Flacourt,

dit-il, vous croiriez que le Malgache est le plus pervers, le plus fourbe et

le plus flatteur de tous les hommes. 11 ne craint pas d'affirmer que, chez

ces insulaires, la vengeance et la trahison passent pour des vertus, la

compassion et la reconnaissance pour des faiblesses; mais ces absurdes

déclamations ne peuvent en imposer qu'à ceux qui n'ont pas étudié avec

Jean-Jacques Rousseau l'homme dans son état primitif; en effet, celui

qui suit sans contrainte les mouvements de la nature peut-il être cor-

rompu et pervers?. . . Quoi que puissent dire les voyageurs, les mauvaises

mœurs ne se trouvent que dans l'état de civilisation. . . L'homme naturel,

dit Robbe, est un enfant méchant! Rejetons une idée aussi fâcheuse, et

voyons dans nos semblables des êtres bons et compatissants' 1'.»

L'assertion de Rochon qu'à l'état de nature les hommes sont tous bons

et compatissants est fort hasardée, nous dirons même extraordinaire de la

part d'un voyageur qui, comme lui, a vu de près les Malgaches et d'autres

peuples sauvages. Mais, d'autre part, la perversité, la fourberie, la traî-

trise, etc., dont Flacourt les accuse, non sans raison du reste, étaient-ils

bien, dans l'état social où ils se trouvaient, des vices ou des crimes qu'on

leur devait reprocher comme s'ils avaient eu le même état social que les

Européens et sans tenir compte des circonstances très atténuantes dans

lesquelles ils les commettaient? car l'Histoire nous enseigne que les

fi Rocno.N, Voyage à Madagascar (1 7 68), édition de 1801, p. 3g-4i.



22 MADAGASCAR.

notions du droit, du devoir, des obligations sociales, de la conduite

morale, ont varié et varient dans le temps et dans les divers pays.

Certes la fourberie, la trahison, le mensonge, l'égoïsme ne peuvent

en aucun cas être considérés comme des vertus; mais les Malgaches aux-

quels nous les reprochons ne sont-ils pas en droit de répondre que, étant

les plus faibles et, en réalité, en cas de légitime défense, il leur fallait,

pour conserver leur indépendance et leurs biens, user de tous les moyens

qu'ils avaient à leur portée, et que les actes que nous qualifions de crimi-

nels, parce que nous nous en trouvons lésés et que nous les jugeons d'après

nos idées et à notre point de vue, ne sont en réalité que la conséquence

de la lutte pour la vie que tout être vivant est en droit d'engager à chaque

instant pour sauvegarder son existence et celle des siens.

En envahissant leur pays et en y agissant en maîtres, en y recrutant

des esclaves, en maltraitant les indigènes, étions-nous dans notre droit?

Le principe universel de la «lutte pour la vie^ explique ces actes, et, si

la civilisation chrétienne a apporté de bienfaisantes et utiles atténuations

à son application, si une certaine solidarité qui existe aujourd'hui entre

tous les hommes civilisés a perfectionné leur concept de la morale, ce

principe n'en subsiste pas moins et s'impose encore tous les jours avec sa

dureté et sa violence primitives, sinon entre les particuliers, au moins

entre les peuples même les plus civilisés.

Ce n'est pas, il est vrai, seulement dans leurs relations avec les étran-

gers qu'ils font preuve des vices dont nous venons de parler, mais entre

voisins. Dans la société malgache, de même que dans toute société pri-

mitive où un fort organisme social ne développe pas l'individualisme,

comme c'est le cas dans les sociétés très civilisées et par conséquent

très vieilles, les familles et leur extension, les clans, en forment la base,

à l'exception des quelques peuplades qui, depuis un siècle, comme les

Merinà par exemple, se sont constitués en Etats puissants; dans cette

organisation patriarcale, les actes et les croyances étaient collectifs, et un

individu isolé ou rejeté de sa famille, de son clan, ne pouvait se suffire à

lui-même ni se défendre contre les voisins; c'était un être perdu, comme

un membre détaché du corps est sans force et sans valeur; les termes



ETHNOGRAPHIE. 23

dont nous nous servons encore aujourd'hui en parlant des familles rap-

pellent cet ancien e'tat de choses : nous disons en effet le a chef» (ou la

tète) et les cr membres * d'une famille, ce qui marque bien les relations

qui existaient autrefois entre un père et ses enfants et petits-enfants,

s'entr'aidant les uns les autres, constituant un corps dont toutes les par-

ties étaient solidaires les unes des autres et dont l'union faisait la force;

mais, depuis les progrès de la civilisation, dans nos pays où tout indi-

vidu peut, sous l'e'gide des lois, amener sa vie 55, les liens familiaux se

sont relâchés; les questions d'intérêt, de succession, sont sinon les seules,

au moins avec les idées religieuses les principales qui les resserrent en-

core un peu : car, si le chef de famille exerce une protection morale, la

protection, la sécurité matérielles sont assurées à tous ses membres indi-

viduellement par le Gouvernement, tandis que, dans les sociétés primi-

tives comme l'étaient plus ou moins récemment les diverses peuplades

de Madagascar, les membres d'une famille, d'un clan, devaient et doivent

encore, en bien des cas, pour assurer leur vie, leur liberté, leur bien-

être, tout relatif du reste, s'appuyer les uns sur les autres, penser et

agir en plein accord les uns avec les autres.

S 2. CONSIDÉRATIONS GÉNÉRALES.

A Madagascar, comme partout du reste, les mœurs et par consé-

quent le caractère de ses habitants ont eu leur origine dans le cours

naturel de la vie telle que les circonstances extérieures la leur ont faite,

dans leurs besoins matériels et dans la pleine jouissance de leurs sens.

La morale ou la pudeur ne leur imposent aucune retenue, et ils s'aban-

donnent à la joie de vivre selon leurs instincts; ce sont ces instincts qui

forment la base de leur société, à laquelle, au début du moins, l'esprit

a eu peu de part, et qui n'ont d'autres entraves que, d'un côté, les pres-

criptions des ancêtres qu'ils respectent religieusement, ayant les yeux

fixés sur le passé et rendant aux morts un culte quasi divin,] et, de

l'autre, les ordonnances des devins ou sorciers auxquelles ils accordent

une foi aveugle.

L'évolution intellectuelle et sociale des diverses peuplades malgaches



24 MADAGASCAR.

s'est produite dune façon différente suivant les conditions du milieu où

elles se sont trouvées, notamment du sol et du climat, et suivant l'ori-

gine des immigrants qui ont abordé les parties les plus accessibles de

file et dont l'influence a varié suivant leur nationalité et leur valeur

sociale et intellectuelle. On ne peut donc pas parler d'un caractère à

proprement dire national chez le peuple malgache, chaque peuplade

ayant sa psychologie propre comme elle a sa physionomie, son aspect

physique particulier; toutefois, malgré la différence d'évolution intellec-

tuelle et les nombreux métissages, comme le fond de la population tout

entière est d'origine indo-mélanésienne, il y a en réalité une grande uni-

formité, une homogénéité remarquable dans les mœurs et les croyances,

comme dans la langue de tous les habitants de l'ile, chez lesquels se per-

pétuent avec constance certaines dispositions morales et intellectuelles

ancestrales, qui sont les sources de leurs institutions et les mobiles prin-

cipaux de leur conduite.

Le caractère des Malgaches est très complexe et d'autant plus difficile

à comprendre et à définir, que leur mentalité et leur objectif social sont

très différents des nôtres. Nous allons essayer d'en donner une idée.

De l'état social primitif des peuples malgaches il ressort que, lorsqu'on

détaille leurs caractères moraux ou psychiques, il ne faut pas juger

comme vicieux ou criminels certains de leurs actes parce que ces mêmes

actes sont, avec raison, réputés tels dans notre organisation sociale : les

défauts et les vices des Malgaches dérivent d'un ordre de choses auquel

ils sont soumis de temps immémorial, tandis que, dans nos nations civi-

lisées, ils sont le produit d'instincts individuels pervers. Leur religion,

en effet, comme nous le verrons, n'apportait aucun secours à leur

morale, car la notion du devoir, du bien et du mal, telle que la conçoit

la conscience des peuples chrétiens, n'entre pas dans le concept des

Malgaches, qui considèrent l'existence comme asservie aux forces de la

nature et au Destin, et qui ne pensent guère qu'aux maux physiques et

aux biens matériels : non pas cependant qu'ils n'aient quelque idée des

biens et des maux spirituels, mais, dans leur pensée, ceux qui agissent

bien, ny olo soa fanahy, comme ceux qui agissent mal, ny olo ralsy fanahy,



ETHNOGRAPHIE. 25

ne méritent ni éioge ni blâme, puisque Dieu les a ainsi faits et qu'ils

n'y peuvent rien : ils ne croient pas en effet au libre arbitre, qui, pour

eux comme pour les anciens, ne peut s'"accorder avec le Destin ou la suc-

cession des causes qui amènent inéluctablement certains effets.

A Madagascar, ainsi que le dit Ellis (1)
, l'exercice des vertus domestiques,

sociales et civiles dépend non pas d'obligations morales vis-à-vis de Dieu,

mais des coutumes des ancêtres et des usages établis de tout temps; aussi

l'échelle comparative des vertus et des vices, telle que la tracent les Mal-

gaches, diffère-t-elle beaucoup de la nôtre : à leurs yeux, le mensonge,

la fraude sont de pures bagatelles comparativement à l'action sacrilège de

fouler aux pieds une tombe de Vazimbâ, de manger du porc dans un vil-

lage où c'est fady, c'est-à-dire interdit, de courir après un chat sauvage

ou un hibou, de préparer des sortilèges, etc. En réalité, ils ont deux

morales : l'une bonne, qui règle les rapports des membres d'un même

clan entre eux; l'autre, toute différente, dont ils usent à l'égard des

membres des autres clans lorsqu'ils ne leur sont pas liés par des pactes

particuliers : n'en est-il pas de même, du reste, dans nos pays, où la

morale des individus et celle des États diffèrent de la même manière.

Ainsi, par exemple, tous les Malgaches sont, ou du moins, avant qu'une

certaine civilisation eût dans ces derniers temps modifié leur ancien état

social, étaient accusés d'être voleurs; et en effet, lorsque l'occasion s'en

présentait, ils ne manquaient jamais de voler leurs voisins ou un étran-

ger de passage, comme du reste le faisaient les Grecs aux siècles épiques (2)

t1 ) Cf. Hisîory of Madagascar, i838, t. I, d'un peuple étranger auquel, toutes les fois

p. 3gi. qu'on le pouvait, on enlevait femmes, en-

(2 ) En Grèce, aux temps antiques, le vol

,

fants et bétail; on ne s'en cachait pas, on

accompli ou non à main armée, n'était pas s'en vantait au contraire; mais cette cou-

infamant : il était même méritoire lorsqu'il lume n'impliquait pas le droit au vol à l'in-

se faisait aux dépens d'un clan ennemi ou térieur du groupe social W.

(*) «VOdyssée (III, 106) et VIliade (IX, 667-668) nous montrent Achille courant les aventures en quête

de butin, occupation réputée fort honorable en ces temps-lin (Glotz, Solidarité de la famille en Grèce, igoi,

p. igg). Au vi
c

siècle avant J.-C, Solon a réglementé par une loi les Sociétés qui avaient pour but le

pillage en commun, et, au v
e
siècle, Thucydide (I, 5) dit que c'était une pratique normale dans l'ancienne

Grèce de former sous le commandement de chefs puissants des bandes à l'effet de surprendre les villes ou-

vertes et de tirer leur subsistance du pillage. «Ce métier, écrit-il , loin d'être honteux, était honorable. Certains

peuples continentaux (les Locriens-Ozolesjes Étoliens, les Acarnaniens et presque tous leurs voisins, Magnètes

jtnianes, et les Lyciens), encore aujourd"hui, se font gloire de leur habileté dans ce genre de travail.)!

I.

ETHNOGRAPHIE. '

ISirlUMElllE NATIOSALE.



26 MADAGASCAR.

et maints autres peuples civilisés, notamment, jusqu'au xvmc
siècle, les

clans écossais (1)
. Mais, pour eux, ces voisins étaient en réalité des enne-

mis, et ils n'avaient aucun lien d'amitié avec l'étranger de passage; quant

à leurs parents, quant aux membres de leur clan, quant à leurs amis,

jamais ils ne les volaient : rrTout ce qui n'est pas à nous et aux nôtres

est bon à prendre lorsqu'on le peut sans danger», pensaient-ils, suivant

le principe qui, de tout temps, régit les actes des sauvages et qui a régi

toute la vie sociale antique. N'est-ce pas, du reste, ce même principe qui

dirige et qui dirigera certainement longtemps encore la politique inter-

nationale et coloniale de nos pays, pour lesquels, tout civilisés qu'ils se

flattent d'être, en réalité la force prime le droit, comme en témoignent

maints événements qui se passent encore de nos jours, quelles que

soient les explications qu'on donne pour les masquer ou les excuser?

Or les membres de clans voisins qui se font la guerre, qui se pillent et

Se volent, n'agissent pas autrement que les gouvernements des pays civi-

lisés; chaque clan en effet forme une petite nation, un petit Etat indé-

pendant, qui, étant en lutte continuelle avec les clans voisins, se sert

dans ces luttes de tous les moyens qu'il a à sa portée; mais, de même
que le vol entre particuliers est chez nous une action criminelle, il est

également interdit chez les Malgaches entre les membres du clan.

H on est de même de l'égoïsme qu'on leur reproche, car l'égoïsme

varie suivant l'état social dans lequel vit un individu : lorsqu'il y a, entre

les hommes d'un même pays, la solidarité qu'engendre la civilisation,

l'égoïsme, très explicable dans certains cas et même nécessaire à l'homme

(1
' Les clans écossais ont conservé leurs Cromwell, ils ne faisaient la guerre que

occupations pastorales et leurs habitudes dans le but de piller, et, la bataille finie,

de pillage pendant des siècles, malgré les ils retournaienl chez eux avec le butin qu'ils

progrès sociaux faits autour d'eux par leurs avaient fait; ils n'avaient pas. en se battant,

voisins. Jusqu'à leur complète soumission à d'autre objet (*'.

*' Ce fut d'ailleurs la cause de la perte du comte de Montrose, abandonné en pleine guerre par les clans

qui, au début, l'avaient soutenu dans sa lutte contre les troupes de Cromwell, mais qui désertèrent aussitôt

qu'ils eurent du butin. — Jusqu'à l'acte de 1768, grâce auquel furent abolis le servage des vassaux et les juri-

dictions héréditaires et se développa un esprit national, l'Ecosse resta en un état continuel de querelles et de
meurtres; ce n'est qu'en perdant leurs armes que les Ecossais perdirent l'habitude de s'en servir à tout bout

de champ et que disparut en même temps leur esprit d'indépendance (William F. Skene, The Highlnnders

ofSeotland, 1887, t. I, p. i4o et 1&7).



ETHNOGRAPHIE. 27

sauvage qui vit par petits groupes isole's, devient un vice et même un

crime contre la Société' qui fournit à ses membres une certaine somme de

confort et de sécurité, et à laquelle, en échange de ces services fort appré-

ciables, on doit payer sa quote-part : tandis que la famille ou le clan

sauvage, qui est obligé de pourvoir lui-même à sa sécurité et de sub-

venir à tous ses besoins, ne peut pas non seulement être tenu d'être cha-

ritable et dévoué envers ses semblables qui ne font rien pour lui, mais est

obligé, pour sa défense, de se tenir continuellement sur ses gardes.

Ajoutons que, comme nous le verrons plus loin, au contact des Arabes

et des Européens, beaucoup de vices ont germé en eux ou , tout au moins,

se sont développés. Le roi Ravovô a dit à Drury, au commencement du

xvme
siècle, que les Sakalavâ s'étaient pervertis depuis plusieurs années,

depuis qu'ils s'étaient enrichis en trafiquant avec les Anglais, que main-

tenant ils buvaient beaucoup de rhum et se volaient réciproquement leurs

femmes (1)
. Une condamnation n'est du reste nullement une tare aux yeux

des Malgaches, qui n'avaient pas un regard ni une parole de mépris ou

d ironie pour les malheureux forçats qui s'en allaient à travers les rues de

Tananarive ou dans certaines villes des pays soumis aux Merinâ, traînant

leurs fers sans en être humiliés; leur famille ne les abandonnait pas, car

ces sanctions judiciaires ne blessaient nullement leur amour-propre et

n'avaient rien d'infamant à leurs yeux : ceux qui ont été pris commettant

un crime ou un délit sont, aux yeux de tous, des victimes du sort, dignes

de commisération, tandis que ceux qui, ayant commis les mêmes actes, ne

se sont pas laissé prendre, méritent l'estime.

S 3. CARACTÈRES INTELLECTUELS ET MORAUX DES MALGACHES

EN GÉNÉRAL : LEURS QUALITÉS, LEURS DÉFAUTS.

Les Malgaches ont des qualités natives, qu'il serait injuste de ne pas

reconnaitre : ils sont généralement bons, sociables quoique méfiants,

polis, hospitaliers; ceux de l'Est et ceux du Centre sont timides et soumis

à leurs chefs, manao am-po Isy mivoaka [gardant au fond de leur cœur

i
1

! Drury's Journal, 1729, p. 372.



28 MADAGASCAR.

(par prudence et par crainte) les sujets de tristesse ou de colère qu'on

leur donne, les injustices qu'on leur fait]; ceux de l'Ouest et ceux du Sud

sont au contraire fiers et indépendants, mais tous sont d'un naturel doux,

et ils étaient, avant les modifications profondes qu'amène depuis quelques

années notre présence dans file, gais et insouciants: c'étaient de rebons

enfants 55, se contentant de ce qu'ils avaient, ne s'affligeant pas lorsqu'ils

n'obtenaient pas ce qu'ils convoitaient, trouvant en somme la vie bonne

et facile et supportant les malheurs avec une grande force d'âme ou

plutôt avec une résignation touchant à l'insensibilité; car ils sont fata-

listes, ils sont persuadés que leur sort est réglé à l'avance et qu'ils ne

peuvent pas changer leur destinée, qui est fixée pour toujours au mo-

ment de leur naissance'
1

'; aussi, dans toutes les circonstances de la vie,

sauf lorsqu'ils sont influencés par des idées superstitieuses, agissent-ils

avec nonchalance, avec une sorte d'inconscience, quoique la plupart

ne soient pas au fond aussi indifférents ni aussi dociles aux influences

extérieures qu'ils en ont l'air : par une prudence très compréhensible

dans leur état social, ils portent sur leur visage un masque impénétrable,

et, s'ils cèdent momentanément sous la pression des événements, dès que

les circonstances le leur permettent, ils retournent à leurs habitudes et

à leurs idées passées.

11
) Ny olona tsy ary mitovy samy aminy

tononandro nahaoelomana , litt. : «Tous tes

hommes oe sont pas coulés dans le même
moule et ils ne sont pas en tout point sem-

blables, il y a les différences qu'a apportées

l'horoscope spécial de chacun à sa nais-

sauce », et Tsymahazomiadyvintana,namiady

tononandro, na tomany tan'nandro ny sasany,

litt : et II n'est pas possible de combattre sa

destinée, l'horoscope de sa naissance; il est

donc par conséquent inutile de se lamenter

parce qu'il y a des gens plus favorisés que

soi-même n.Akoho an-joro nakoho , litt. : «Les

poules doivent rester dans le coin des

poules, au coin S.-E. de la maison » , c'est-à-

dire chacun a sa place que le destin lui a

assignée: ce n'est pas l'intelligence des uns

qui les a mis dans les meilleures places, ni

la bêtise des autres qui les a mis dans les

places inférieures, c'estle destin, car Tahalcy

ny vanim-pary ny olona : ny ambony ambony,

ny ambany ambony, litt. : «Les hommes sont

échelonnés comme les nœuds d'une canne à

sucre, les uns en haut, les autres en bas»;

chacun doit donc se soumettre avec rési-

gnation à sa destinée, quelle qu'elle soit,

et remercier le Ciel qui la lui a donnée :

Akoho minonon-drano , ny lehibe miandra ny

lanitra, ny kely miandra ny lanilra, litt. :

tf Grands et petits doivent lever la tête vers

le ciel, comme les poules et les poussins

lorsqu'ils boivent de l'eau» (R. P. Callet,

Bull, de l'Acad. malg., Tananarive, if)o3,

p. 276).



ETHNOGRAPHIE. 29

Ils sont intelligents et ne manquent pas d'une certaine finesse; ils

s'expriment avec facilité et grâce, souvent même avec éloquence, mais

ils n'ont pas lame religieuse, sauf les Merinâ, qui, convertis au christia-

nisme, ont assez souvent fait preuve d'un esprit de sacrifice remarquable

et, tout intéressés qu'ils sont, de libéralité. Ils sont très tolérants, ne sont

pas jaloux'
1

', et ne se mettent jamais en colère : aux yeux des sauvages,

du reste, la colère est un petit accès de folie momentané.

Ils ont au suprême degré l'amour de la famille ou plutôt du clan. Un

des traits saillants de leur caractère est le respect, voire le culte qu'ils

ont pour leurs ancêtres et pour les coutumes qu'ils leur ont léguées, et

qui ont à leurs yeux un caractère religieux : rien d'après leurs idées

ne devait se faire autrement que n'avaient fait leurs pères. Ce respect

des traditions était tel que certaines peuplades ne pratiquaient pas cer-

taines industries, indispensables cependant, parce que leurs ancêtres

ne les connaissaient pas; les Betsimisarakâ, par exemple, ne ne sont pas

encore mis au travail du fer, quoique dès longtemps les Merinâ et les

Tanalâ leur en donnent l'exemple et qu'ils aient besoin d'outils de ce

métal.

Comme conséquence, d'une part, de leur ignorance, cause d'une cré-

dulité extrême les prédisposant à ajouter foi aux récits les plus étranges

et à nourrir des craintes chimériques au sujet de certains êtres et de

certains objets, et, d'autre part, de leur organisation sociale résultant

de la constitution toute primitive de la famille malgache et du genre de

gouvernement despotique établi par les immigrants des diverses races

venues d'outre-mer, se sont malheureusement développées en eux des

idées, des croyances et des habitudes qui ont engendré de nombreux

défauts et vices. La dissimulation, l'hypocrisie, la fourberie, la perfidie,

la mauvaise foi, le mensonge, le vol, étaient des vices communs à tous les

Malgaches, vices qui probablement n'existaient pas autrefois à un aussi

haut degré lorsque le pays était divisé en une infinité de petits clans,

mais qu'ont engendrés ou développés les immigrants de races diverses

!,) Les Antambaboakâ el les familles antimoronâ d'origine arabe fonl exception.



30 MADAGASCAR.

dont les chefs insolents et hautains leur ont imposé leur autorité et les ont

accoutumés à la servitude et à la bassesse : il y en a d'aimables et de

prévenants, mais aucun n'est meilleur ni plus franc que les autres. Quoi-

que bavards et cancaniers, ils sont peu démonstratifs; par contre, ils sont

familiers, curieux, importuns et quémandeurs avec les étrangers, car ils

sont très intéressés et ont toujours à la bouche le mot omeo [donne],

quand ils leur parlent, et les mots tsy misfj [il n'y en a pas], quand on

leur demande quelque chose : en réalité, ils ne font le plus souvent un

cadeau que quand ils savent devoir y trouver quelque avantage.

Ils sont voluptueux, et la chasteté n'a à leurs yeux aucune valeur;

aussi la liberté des mœurs est-elle entière.

Ils sont intempérants et ivrognes, ayant de tout temps demandé aux

Européens, comme dit Joseph de Maistre, rrde la poudre pour tuer leurs

voisins et de l'eau-de-vie pour se tuer eux-mêmes », et le respect de

soi-même, la dignité personnelle, tels que nous les comprenons, leur

sont inconnus.

Les habitants des côtes sont généralement propres, sinon dans leurs

demeures, au moins sur eux; la saleté de la plupart de ceux de l'in-

térieur est proverbiale. Tous sont indifférents aux commodités de la vie.

D'ordinaire ils ne prennent plaisir à aucun exercice violent; les seules

exceptions sont : lejia ou course que font au clair de la lune, sur le sable

de la plage ou des bords des rivières, les jeunes gens et les jeunes filles

sakalavâ; le balahazô ou lutte à bras-le-corps que pratiquent les Merina, et

la course aux taureaux, qu'affectionnent les Merina et les Betsileo. Ils ne

vont pas à la chasse pour le plaisir et ils ne se promènent pas; comme

dit Flacourt, rr ils trouvent bien fous les Européens de se lasser sans sujet n,

et lorsqu'un Français se promène seul, ils pensent cr qu'il est bien fâché

ou qu'il a de mauvais desseins ».

11 faut toutefois dire que les Malgaches qui sont agriculteurs et par

conséquent sédentaires, c'est-à-dire ceux qui habitent la côte orientale et

la plus grande partie du centre de l'île, les Merina exceptés, sont d'un

naturel plus doux, plus craintif, sont plus pacifiques, plus dociles, plus

patients, plus disciplinés, plus polis que ceux qui habitent le Nord,



ETHNOGRAPHIE. 31

TOuest et le Sud, lesquels sont des pasteurs, par conséquent dans une

certaine mesure nomades, et qui sont plus grossiers, plus arrogants, plus

querelleurs, plus indépendants et plus indolents, plus paresseux encore

que les précédents, mais qui sont guerriers, ou plutôt batailleurs, pillards

et jaloux de leur liberté.

Les Merinâ, chez lesquels le sang jaune prédomine, se distinguent des

autres peuplades par leur intelligence plus vive, par leur ambition et leur

désir de s'instruire, par leur âpreté au gain qui les porte au travail, et

par leur esprit d'économie
,
par leur activité et leur habileté industrielle. Ils

ont une vanité et un amour-propre excessifs et sont moins indifférents aux

commodités de la vie.

Nous allons maintenant examiner en détail leurs vertus et leurs vices,

qui du reste se mélangent dans les individus d'une façon bizarre : leurs

actes ne sont pas toujours en effet d'accord avec leurs principes et leurs

aphorismes, dont nous citerons quelques-uns plus loin; n'en a-t-il pas

toujours été de même en tout temps et partout? Mais ce qui est plus sur-

prenant, c'est que, agissant sous l'impulsion d'idées qui nous échappent,

le même individu gardera précieusement un dépôt qu'on lui aura confié,

et cependant n'hésitera pas à voler quelque objet dans la maison de cette

même personne (1)
.

I. Intelligence, mémoire. — Les Malgaches ont une intelligence

beaucoup plus vive et plus éveillée que la plupart des ÏNègres de la côte

d'Afrique (2)
. A l'Ile de France, dit un mémoire de 1783, cries esclaves

malgaches apprennent en peu de temps la langue française et tous nos

t
1

' Maïeur, Deuxième voyage à Ancove

en 1785, Manuscrits du British Muséum,

Fonds Farquhar, et Copie Bibl. Grandidier,

p. 58, note 33.

P) tr Quoique , sous le rapport de la force

,

les Malgaches soient inférieurs aux Cafres,

ils leur sont très supérieurs au point de

vue de l'intelligence, de la capacité et du

bon caractères, a écrit un des premiers Eu-

ropéens qui aient fait un voyage de décou-

verte à Madagascar, le lî. P. Luis Mariano,

en i6i3-i6i4 (Coll. Ouvr. anc. Madagas-

car, par A. et G. Grandidier, I. II, p. i3).

— tf L'esclave malgache est intelligent, ha-

bile aux arts mécaniques, mais on ne peut

compter sur sa fidélité et il est toujours prêt

à jouer des tours à son maître pour se

venger. Sa paresse est calculée, car il sent

bien qu'il n'est esclave que par le droit du

plus fort. . . Au contraire, le Cafre tra-

vaille bien, obéit bien, s'attache à la glèbe,

ne réfléchit guère, concentrant ses pensées



32 MADAGASCAR.

métiers, tandis que les Cafres sont beaucoup plus longtemps à s'instruire,

trois ans au lieu de six moisit 1

'. A les voir dominés par les superstitions,

on serait tenté de croire leur esprit lourd et obtus; en réalité, c'est

parce qu'ils sont intelligents qu'ils sont éminemment superstitieux; chez

des gens ignorants comme le sont, à des degrés divers, les sauvages et

les barbares, la superstition est la fille naturelle de l'intelligence : en

voyant se passer tous les jours devant eux des phénomènes remarquables,

ils ne se contentent pas de les subir inconsciemment et de laisser leurs

effets se produire sous leurs yeux sans s'en inquiéter; leur esprit éveillé

veut en connaître les causes, et, comme leur ignorance ne leur permet

pas de les trouver, ils calment et satisfont leur curiosité intelligente par

des explications plus ou moins extravagantes, d'où sortent des croyances

superstitieuses que nous jugeons absurdes, inacceptables; la connais-

sance que nous avons des phénomènes de la nature et de la vie nous

permet de voir combien les causes qu'ils leur attribuent sont sans fon-

dement, quoiqu'elles contentent leur esprit de primitifs.

C'est surtout chez les enfants que l'on peut le mieux constater la

vivacité de l'intelligence, qui s'obscurcit avec l'âge par suite du manque

d'éducation, l'enfant n'ayant, au moins autrefois, d'autre maître que

l'exemple des siens, regardant ce qui se passe autour de lui et imitant ses

parents, et aussi par suite de l'existence de paresse et de débauche que

mènent les adultes. Le P. Luis Mariano dit que le petit prince antanosy

Andriantsosâ, le fils du roi Tsiambany, qui a reçu des leçons de lecture

et d'écriture au Séminaire de Santa Fé à Goa en 1 6 1 h , rr avait une si

grande vivacité d'intelligence, qu'en moins de deux heures il a appris

sur ses besoins physiques; il engraisse et

ne rêve à la liberté que sous l'excès des

mauvais traitements * (Auguste Billard,

Lettres des Iles de France et de Bourbon à

M. de Monlalivel de 1817 à 1820, Arch.

Min. Colonies); von Jedina, venant de la

côte d'Afrique, a été frappé, comme le Père

Mariano et comme beaucoup d'autres, du

développement plus grand de l'intelligence

des Malgaches ( Voyage de la frégate l\Hel-

golandn, 1877). Les Nègres d'Afrique sont

plus persévérants et, s'ils sont moins intel-

ligents, les missionnaires norvégiens ont

eu avec ceux qui ont été transportés comme

esclaves sur la côte occidentale de Mada-

gascar plus de succès au point de vue de

l'assiduité qu'avec les Sakalavâ.

C Man. des Arch. du Ministère des Colonies.



ETHNOGRAPHIE. 33

à distinguer toutes les lettres de l'alphabet » (1)
. Et ne montre-t-elle pas

une intelligence fine et éveillée, la charmante réponse faite à Tuléar en

18 k 5. au R. P. Dénieau, par une petite fille sakalavâ qui lui demandait

un zaka hely, une petite chose , un petit cadeau : les Pères auxquels

,

suivant l'usage du pays, les chefs avaient offert leurs filles en mariage

avaient repoussé leurs offres , disant que , envoyés de Dieu , ils étaient les

pères de tous les hommes, que tous les hommes et toutes les femmes

étaient leurs enfants et qu'un père ne prend pas sa femme parmi ses

enfants; or le P. Dénieau, excédé des demandes que grands et petits

ne cessaient de lui adresser et qui avaient déjà fortement entamé sa

pacotille d'objets de troc, reprocha à cette petite fille de mendier : isy

soa mangataM, lui dit-il, c'est mal de mendier. — Quoi! répondit-elle,

est-ce donc mal qu'un enfant demande quelque chose à son père f2) ?.»

Tous les missionnaires s'accordent à reconnaître que les enfants mal-

gaches sont attentifs aux leçons et apprennent facilement. Grands et

petits, du reste, ont une mémoire remarquable, souvent même extraordi-

naire, mais, si les écoliers apprennent facilement par cœur leurs leçons,

ils ne s'inquiètent guère le plus souvent de leur signification, se contentant

de la lettre sans chercher à en pénétrer l'esprit.

Il n'est pas toutefois douteux que la vivacité de l'esprit est plus

grande chez certaines peuplades que chez d'autres. Ainsi les Merinâ, que

les conditions de milieu forcent à secouer la paresse si naturelle chez les

peuples non civilisés des pays chauds, ont dès longtemps fait preuve de

qualités rares, disons même exceptionnelle^ : en 1777, le premier Euro-

f
1

) Coll. Ouvr. anc. Madagascar, t. II, parents ne s'occupant jamais de ce qu'ils

p. 73
(a

'
; « malheureusement, si les enfants font» (loc. cit., p. 260, note),

ont de l'intelligence et de remarquables <
2

) R. P. de la Vaissière, Hist. de Mada-

dispositions, ils sont très male'levés, leurs gascar, t. I, p. 84.

*' Arrivé à Goa le 16 mai 16 1 4 , et mis peu après au séminaire de Santa-Fé, le jeune prince anlanosy

csavait déjà lire et écrire en portugais très convenablement cinq mois après [le 16 octobre]; ii servait la

messe avec autant de ponctualité et de grâce que s'il était né dans le giron de l'Eglise catholique, et il avait

un si bon caractère et de si bonnes dispositions, il apprenait si vite, qu'il n'était jamais besoin de lui dire ni

de lui défendre deux fois la même chose. Il savait très bien se confesser, et le faisait avec piété». — «Les
enfants betsimisarakâ sont vifs et intelligents, susceptibles d'éducation» (Baron de Mackau, Mémoire manu-
scrit sur la cote Est de Madagascar, 19 déc. 1818 , Arcli. Col. du Min. des Colonies); et le Rév. C. Jukes dit

rqu'ils font dociles et faciles à instruire». — Les jeunes Barâ auxquels les missionnaires anglais ont pu
donner des leçons ont fait des progrès rapides : par exemple, les trois jeunes gens d'Ivohibé qui ont suivi les

cours de l'Ecole Centrale de Fianarantsoa (Rév. <J. A. Shaw).

ETHNOGRAPHIE. 5

IMl'IUMDim: NATIONALE.



34 MADAGASCAR.

péen qui a visité l'Imerinà, Mayeur, «a été étonné des lumières et de

l'industrie des Hovâ (Merinâ), remarquables entre toutes les autres peu-

plades de l'île par leur grande intelligence et leur aptitude au travail »,

et que rrleur naturel doux et pacifique porte vers les arts utiles » (1)
.

Dans un mémoire de 178.3, il est dit que rrce sont les esclaves Embol-

lammes [Amboalambô (Merinâ)] qui, aux îles de Bourbon et de France,

sont toujours les premiers à demander à être instruits pour recevoir le bap-

tême». Ils se sont en effet montrés très désireux d'apprendre, avides des

nouveautés que leur ont apportées les Arabes et les Européens, et leur

esprit toujours en éveil a un grand pouvoir d'assimilation; dès 1808,

un traitant écrivait : «Les Hovâ [Merinâ] brûlent d'envie de s'instruire

et ils pourraient facilement se perfectionner dans les arts»; et, en effet,

dès qu'ils ont été en rapport avec les Européens , ils ont cherché à s'assi-

miler leur civilisation, curieux de leur industrie et désireux de les égaler.

Cette aspiration à un état social meilleur les différencie, au point de

vue intellectuel, des autres peuplades qui, étant en rapport avec les Euro-

péens depuis des siècles, ne se sont préoccupées que de se procurer les

marchandises que ceux-ci leur apportaient sans chercher d'où venaient

leur supériorité, leur civilisation. Ils se sont d'abord attachés aux choses

extérieures, visibles, comme en religion ils s'attachent à la lettre, aux

pratiques, et non à l'esprit, aux principes de morale; mais, quand ils

ont eu bien constaté que le vêtement européen ne leur donnait ni la

science, ni l'industrie qu'ils ambitionnaient, ils jugèrent— et ils ne se

trompaient pas dans leurs déductions — que c'était la religion qui avait

fait la civilisation et la grandeur de l'Europe, et le Premier Ministre pro-

clama qu'ils rr avaient été jusque-là sans religion, comme les bœufs, et

qu'il leur en fallait une, comme en Europe, le christianisme». C'est grâce

à l'intelligence supérieure dont ils sont doués qu'est due la prompte

transformation que l'on constate et que l'on admire chez eux.

'•' Mayeir, Voyage au pays d'Ancove en Hovà, foyer de civilisation déjà allumé,

1777, Département des manuscrits du British jaillira sans effort et s'étendra rapidement

Muséum, et copie in Bibl. Grandidier, p. 54; la lumière, aurore de la gloire et du bon-

el, en 1785, il ajoutait : trDu pays des heur des générations malgaches à venir. -n



ETHNOGRAPHIE. 35

Les Merinâ ont en effet de grandes ressources d'intelligence, de carac-

tère, d'esprit d'organisation, et leurs facultés d'imitation sont très dévelop-

pées; dans les hautes classes, ils ont souvent un esprit mûr, un caractère

posé, un jugement réfléchi. Lenrs tendances morales étant naturellement

tournées vers le positivisme, ils cherchent la réalité et l'utilité et sont

réfractaires à la conception de tout idéal, tel du moins que nous le com-

prenons, car ils en ont un, mais différent du nôtre et qui nous échappe

dans une certaine mesure. Les idées concrètes ne leur sont pas familières,

et ils n'ont aucun pouvoir d'abstraction ni de généralisation : aussi les

termes généraux ou abstraits manquent-ils en malgache. Mais leur apti-

tude au calcul, comme le montrent ceux qu'ils font dans leurs transac-

tions, et leur habileté à calculer vite et avec précision les subdivisions

multiples et compliquées de leur monnaie, leur finesse dans le commerce,

leur système de gouvernement et beaucoup de leurs usages, témoignent

d'une force d'esprit considérable et de fortes facultés intellectuelles.

Aucun autre Malgache n'a certes l'esprit aussi ouvert et aussi curieux

de toutes choses que les Merinâ; toutefois, tous les habitants des hauts

plateaux semblent avoir été dès longtemps supérieurs aux habitants des

côtes sous ce rapport; François Martin raconte en 1667 ce fait : rr Ayant

dit au chef d'un petit village betsimisarakâ, près de Fénerive, que ceux

d'Amboet [d'Ambohitrâ, des montagnes de l'Antsihanakâ] étaient plus

habiles et plus intelligents que ceux de la côte ;1)
, cet homme lui répondit

qu'il le savait et qu'il s'en fallait de peu que ces gens-là n'eussent autant

d'esprit que les Européens -n
(2)

.

Les Betsileo ont l'esprit plus lent, mais, quoique les Merinâ, affinés

par leur contact prolongé avec les Européens et très fiers de leur

pseudo-science, aiment à s'en moquer, disant d'eux : Adala toa Betsileo!

adala tohoa! miarahaba soavaly ! [Quels sots que ces Betsileo qui saluent

P) Et cependant le même François Mar- «à leur attribuer une réelle intelligence» et

lia reconnaît que, « parmi les Belsimisa- disent «qu'ils sont faciles à instruire. »

rakâ, il y en a qui raisonnent bien et qui (2
1 Mémoire sur l'établissement des coio-

seraient capables des sciences et des arts nies françaises aux Indes orientales, 1667

s'ils y étaient instruits», et tous les mis- (Paris, Archives nationales, ms. T'uGo,, et

sionnaires de la côte orientale s'accordent Copie Bibl. Grandidier, p. 25 1).

5.



36 ,
MADAGASCAR.

les chevaux comme si c'étaient de grands personnages!]' 1

', ils ne sont

guère moins intelligents qu'eux (2)
; cette naïveté n'est nullement une

preuve d'inintelligence, pas plus que celle attribuée par Carpeau du

Saussay aux Antanosy, qui, dit-il, « ayant demandé aux Français comment

ils faisaient pour avoir des barres de fer grosses comme le bras
,
plan-

tèrent en terre des aiguilles et des épingles la pointe en haut, sur l'as-

surance qu'ils leur donnèrent qu'elles pousseraient et grossiraient avec

le temps» : de sorte, dit ce voyageur, que cries indigènes donnaient huit

œufs pour une épingle et quatre à cinq poules pour une aiguille; mais

ils ne tardèrent pas à voir qu'on s'était moqué d'eux». Il n'est pas éton-

nant que des gens ignorants et d'un naturel timide, tout intelligents qu'ils

soient, ajoutent foi à la parole de gens qu'ils sentent très supérieurs à

eux, ou s'ébahissent devant quelque chose d'inconnu i3)
.

En réalité, les Betsileo, comme les Antanosy, sont intelligents, adroits,

mais ils ont la conception lente : ils répugnent à tout effort cérébral et

ont une grande défiance d'eux-mêmes; quand ils arrivent à secouer

cette paresse, cette inertie intellectuelles, ils s'instruisent aussi bien que

C Ils ajoutaient même que, « voyant un lemenl; ils priment souvent les élèves

cavalier mettre pied à terre et ne eompre- merina.

nant pas que ce monstre se démontât, les ''' Rien n'étonne les Malgaches du Sud

Betsileo s'enfuyaient épeurés, jetant des cris de la part des Européens, dit le capitaine

épouvantables ri ("). Vacher, car ils croient que nous savons tout

'
2

' Les élèves betsileo, en effet, sont al- et pouvons tout, excepté de ressusciter les

lentifs aux leçons et apprennent très faci- morts '
b
'.

0) Nombreux, du reste, sont les coq-à-l'àne et les inepties qu'ils leur prêlent. En voici un que rapporte le

Rév. Haile : un certain lkotofetsy, né malin cemme lous les Merina, voyant venir à lui un Betsileo qui con-

duisait un troupeau de bœufs, s'assit le dos appuyé à une grande stèle et, quand celui-ci fut près de lui, il

le pria de prendre un instant sa place pendant qu'il irait se désaltérer au cours d'eau voisin afin que la

pierre qu'il était chargé de maintenir droite ne tombât pas. Le pauvre Betsileo eut le grand déplaisir de le

voir s'en aller avec son troupeau sans oser l'en empêcher, car le facélieux et peu scrupuleux Hovà lui criait

à tue-têle : «Surtout, ne bouge pas, car la stèle n'étant plus calée tombera et t'écraserai, de sorte que le

pauvre idiot n'osa bouger et laissa lkotofetsy partir avec ses bœufs. On raconte aussi que plusieurs Betsileo,

poursuivis pour dettes, s'étaient cachés dans une grotte; l'un d'eux étant \enu à sortir lut reconnu et ap-

préhendé, mais, au lieu d'aller tranquillement en prison, il appela ses camarades, qu'on ne savait pas là, leur

disant : tr Venez, nous sommes prisn (Ant. Animal, 1900, p. ko'i).
(b)

Ils prêtent aux fils du télégraphe la faculté de voir, d'entendre tout ce qui se passe, tout ce qui se dit

aux environs, et d'en rendre comple à n'importe quelle distance, aussi bien à Fort-Dauphin qu'à Fiana-

rantsoa et à Tananarive ; aussi non seulement n'osent-ils pas y toucher, mais ils ont grand soin de ne rien

faire ou de ne rien dire de blâmable à coté du fil regardé par eux comme un espion dangereux. Plusieurs

gites d'étape non gardés ont été sauvés de la destruction parce que, croyaient les indigènes, te fil qui les

traversait n'aurait pas manqué d'en avertir l'oificier chargé de garder le secteur, et, quand ils passaient auprès,

ils criaient à haute voix les louanges des Français, persuadés que les chefs le sauraient.



ETHNOGRAPHIE.
,

37

les Merinà et sont aussi industrieux; la preuve qu'ils sont aptes à recevoir

l'instruction, c'est que la statistique accusait dans leur province plus de

1,200 écoles qui étaient assidûment fréquentées. Il est à remarquer

que, si les hommes ont de la défiance d'eux-mêmes et sont humbles,

les femmes betsileo n'acceptent pas volontiers la suprématie masculine,

intellectuelle et même physique, et le font voir à l'occasion.

Au point de vue moral, les Betsileo sont supérieurs aux Merinâ; les

missionnaires ont constaté qu'ils subissent facilement leur influence, tant

morale que spirituelle.

Les tribus pastorales, toutes sauvages qu'elles sont, ne le cèdent guère

en intelligence naturelle aux peuplades agricoles; mais cette intelligence

s'abâtardit sous l'influence de l'anarchie dans laquelle elles vivent, de

leurs habitudes ancestrales, auxquelles elles sont fermement attachées,

et de leurs superstitions : persuadés, jusque. tout récemment du moins,

qu'ils avaient tout ce qu'il fallait pour être heureux, les Sakalavâ, les

Barâ, les Mahafaly et les Antandroy, repoussant non seulement toute idée

de perfectionnement intellectuel, mais même tout progrès de bien-être

matériel, continuaient la vie bestiale et monotone de leurs ancêtres;

nos raisonnements les plus logiques les laissent incrédules, tandis que

les divagations de leurs ombiasy ou devins, prêtres, sont tenues par eux

comme évidentes et véridiques.

On ne peut cependant dénier des qualités réelles aux chefs sakalavâ,

qui ont su constituer un Etat assez puissant, tel qu'une race sauvage n'en

a pas souvent fondé; les désordres intérieurs, les luttes intestines et l'in-

vasion merinâ en ont amené le déclin , mais ils n'ont pas été sans puissance

,

car ils ont soumis à leur autorité plus du tiers de l'île, tandis que le reste

était encore divisé en une infinité de clans et de petites peuplades.

Ce sont aussi de bons observateurs (1)
, mais cette intelligence très réelle

C> On peut même dire de fins et de minutieux observateurs (a)
.

"- Le D r Sigismond Vallace, qui a visilé en i%hk la cote occidentale de Madagascar, raconte crqu'un chef

de Tutéar, venu à bord au moment du repas, fut invité à s'asseoir à table; on était curieux de voir comment
il se servirait de la fourchelte et du couteau : le rusé sauvage commença par observer tes convives, puis,

prenant la fourchette et le couleau, il s'en servit avec une dextérité remarquable » ; tous n'ont pas cependant

celte dextérité, car, l'année suivanle, le R. P. Dénieau dit que le chef de Tuléar et sa suite se servirent avec



38 MADAGASCAR.

n'a pas produit les résultats qu'on eût été en droit d'en augurer, à cause

de l'ignorance dans laquelle ont croupi, à l'exception des Merinâ, les di-

verses peuplades malgaches.

II. Imagination, sensibilité morale. — Les Malgaches n'ont guère

d'imagination' 1
' et leur sensibilité morale est peu développée; aussi s'émo-

tionnent-ils difficilement et sont-ils peu démonstratifs : leurs impressions

ne se démêlent pas sur leur visage, ils cachent leurs sentiments au fond

de leur cœur et, quoiqu'ils aiment à se venger, jamais ils ne se pressent,

attendant prudemment l'occasion propice, faisant bonne mine à leur

ennemi jusqu'au moment où ils peuvent sans risque mettre leur projet

à exécution. Les premiers missionnaires anglais ont été surpris de l'ab-

sence, au moins apparente, chez les martyrs chrétiens de sentiments de

haine contre leurs persécuteurs : il est vrai que, encore fatalistes au fond

du coeur, ils regardaient ces persécutions comme voulues par Dieu et or-

données par le souverain, contre lesquels ils se sentaient impuissants.

En réalité, ils sont incapables d'éprouver des impressions profondes'2
'

et ils ne connaissent ni la tristesse, ni le deuil prolongés; une seule

exception peut être invoquée en leur faveur : la nostalgie de leur pays

natal, dont souvent ont été atteints les esclaves malgaches transportés

au loin sans espoir de jamais le revoir. L'émotion, l'enthousiasme, ces

mouvements de lame et du cœur qui ont suscité tant de belles actions,

semblent leur être inconnus : ils n'en manifestaient jamais, et, en fait,

ils n'en éprouvaient pas ou tout au moins ils en ressentaient peu, même

'•) «Peu de races ont moins d'imagina- cide qui montrent que certains Malgaches

tion que les Malgaches ti (D r
Moss). sont susceptibles d'éprouver des sentiments

'
2

' H y a eu cependant divers cas de sui- profonds' '.

quelque embarras du couteau, de la cuiller et surtout de la fourchette au dîner auquel il les convia (De la

Vaissu're, Ilist. de Madagascar, t. I, p. 71). Mais, à la première messe que célébra à Tuléar ce missionnaire,

la princesse sakalavâ, qui y assista, tt imita les poses que prirent successivement les pères, se mettant à

genoux et joignant les mains comme eux et faisant signe à son peuple d'en faire autant, et, à l'élévation, elle

inclina la tête et la radia dans ses mains avec à-propos, ayant tout te temps de la messe une tenue parfaite,

qu'on n'eût pas attendue d'une sauvage y assistant pour la première fois* (Ibid., t. I, p. 7b).
*) Le Rév. A. Walen dit que, cbez les Sakalavâ, il y a eu des sœurs qui ont eu recours au suicide pour

ne pas survivre à un frère bien-aimé (Anlan. Ann., 1 884 , p. 55) et des veuves qui se sont tuées par chagrin

de la mort de leur mari (loc. cit., p. 54). — L'Antandroy s'empoisonne pour sa femme et pour ses bœufs en

avalant du lombirô (Asclépiadée). En décembre 1910, un jeune et ricbe Anlandroy tenta plusieurs fois de

s'empoisonner parce que la berabokâ, une épizootie, lui avait enlevé les quatre cinquièmes de ses bœufs

(Cap. E. Defoort, L'Androy, Bull, éconum. de Madag., 1913, p. 222).



ETHNOGRAPHIE. 39

devant les plus extraordinaires phénomènes, devant les faits les plus

remarquables, devant les merveilleux et utiles objets de toutes sortes

créés par l'industrie et l'art des peuples civilisés et dont ils n'étaient pas

cependant sans apprécier la valeur pratique'
1
'. C'est un spectacle étrange

de voir des gens qui, comme les Antandroy et les Mahafaly par exemple,

ne connaissaient que les déserts arides où ils étaient nés, que les misé-

rables huttes, où ils vivaient avec quelques nattes grossières et quelques

calebasses ou marmites de terre pour tout mobilier, et que leurs pirogues

creusées dans un tronc d'arbre ,— venir pour la première fois à bord d'un

grand navire; ils regardent avec un calme et une insouciance réellement

extraordinaires, sans manifester et certainement sans éprouver d'étonne-

ment, ce navire et ses agrès ainsi que les multiples et utiles objets dont

les Européens se servent dans leur vie quotidienne, non toutefois qu'ils

n'ambitionnent de se les approprier per fas et nefas. Cette inertie intel-

lectuelle est du reste très compréhensible : ignorants des difficultés que

présente la fabrication de ces objets et habitués à accepter comme inévi-

tables tous les faits qui se passent sous leurs yeux sans en rechercher les

causes, qu'ils seraient du reste bien incapables de découvrir, il n'y avait

pas pour eux sujet de s'en étonner et de les admirer, pas plus qu'ils ne

s'étonnaient et n'admiraient les phénomènes naturels au milieu desquels

ils vivaient.

En réalité, occupés avant tout et presque exclusivement de leur vie

matérielle, en lutte continuelle avec la nature qui leur fait une existence

assez précaire, accoutumés dans une plus ou moins grande mesure aux

privations et aux souffrances, les Malgaches ne ressentent guère les vraies

douleurs sentimentales ou morales; ils ignorent les déchirements du

cœur, ou, en tout cas, ils acceptent les rigueurs du sort avec la résignation

de gens qui dépendent de leur vintanâ® et qui ne peuvent rien contre le

t
1

) Les Mcrinâ, depuis qu'ils ont des rela- chent pas leur admiration, qu'ils manifes-

tions avec les Européens et qu'ils ont cherche' tent le plus souvent en ouvrant de grands

à se façonner à notre image, font une re- yeux et la bouche, devant laquelle ils met-

marquable exception à cette règle : devant tent la main,

les merveilles de la civilisation, ils ne ca- <
2

> C'est-à-dire de leur horoscope.



40 MADAGASCAR.

sort, anjarany [litt. : ce qui est leur lot ici-bas], et ils ne se révoltent pas

contre ce qu'ils jugent inéluctable.

III. Idée du devoir. — L'idée du devoir est, chez les Malgaches, très

différente de celle qu'on en a chez nous : conserver intact l'héritage des

croyances et des cérémonies, des formalités, léguées par leurs ancêtres,

suivre pieusement leurs opinions et leurs coutumes, est leur premier de-

voir. Malheur, encore récemment chez les peuplades de l'Ouest et du Sud

,

à ceux qui osaient accepter les idées et les habitudes de vie des étrangers' 1
'

!

D'autre part, la responsabilité morale n'existe guère à leurs yeux, les

qualités ou les défauts, aussi bien que les maladies et les infirmités phy-

siques, du reste, dépendant du destin, du sort, de la fatalité, c'est-à-dire

du jour et de l'heure de la naissance, ou de la transgression d'ordinaire in-

consciente et involontaire de fady, de tabous, c'est-à-dire d'interdits géné-

raux, locaux ou personnels, soit par la mère pendant sa grossesse, soit par

l'intéressé. A entendre le proverbe suivant que citent souvent les Merinâ :

Nyalafo mandroaka ny nenina [litt. : Quand on a fait tous ses efforts, on n'a

pas de regrets à avoir (c'est-à-dire : Fais ce que dois, advienne que pourra)],

ou ce conseil donné sur son lit de mort par Andrianampoinimerinâ à

son fils Radamâ I
er

: Dama o ! lie anie ny liery tsy mahaleo nyfanahy, e !

,

[litt.: Rappelle-toi, Dama, quelaforce ne doit pas opprimer l'esprit (primer

le droit)] <2)
, on croirait qu'au moins les Merinâ ont une notion assez

nette de la différence du bien et du mal; mais, en réalité, ce n'est pas par

le simple amour du bien qu'ils remplissent ce qu'ils croient être leur

devoir, mais par crainte. Comment, du reste, pourraient-ils distinguer

le bien du mal, puisqu'ils ne croient pas au libre arbitre, puisque leur

moralité dépend non pas d'un choix librement fait entre une action bonne

et une action mauvaise, mais de causes indépendantes de leur volonté?

''' Le grand respect ou plutôt le culte vrai, à cette noble pensée un correctif:

pour les lïlin-drazanâ [pour les lois, les fa inj soa anie ao anatij ny ralsy [lill. :

prescriptions des ancêtres] se perd de jour quoique le bien se trouve quelquefois dans

en jour au contact des Européens et par le mal], dans le but d'excuser les massacres

suite de la diffusion de l'instruction et de qu'il avait faits pour établir son autorité

la religion chrétienne. dans le centre de Madagascar (Ms. iwva de

(2) Andrianampoinimerinâ ajoute, il est la Bibl. Grandidier, p. 10, SC).



ETHNOGRAPHIE. 41

nombreux sont les actes, bien innocents en apparence, qui, d'après eux,

contaminent les individus qui les accomplissent, leur donnant des maux

moraux, défauts ou vices, comme les microbes pathogènes engendrent

des maladies physiques sans que le malade qu'ils souillent puisse s'en

préserver et même s'en douter au début.

Ainsi les Merinâ ne mettent pas en doute, ou du moins ne mettaient

pas en doute jusque tout récemment, que rr pousser des cris de joie en

voyant du lait qui est sur le feu monter et s'épandre en dehors de la

marmite prédispose une femme au libertinage 57 [manakora ronono man-

droalra radia vehivavy misinta-dava], que le rrmari ou la femme qui se

regardent en riant dans un miroir commettront forcément l'adultère»

[mihomehy mizaha ftaratra alamolom-bady\, que reperd tout courage

et devient lâche celui qui aura pris son repas dans une marmite où a

bouilli de l'écorce de l'arbre natô (écorce d'où Ton retire une teinture

rouge) v [milunana aminny vilany manatoana, mataho-basy aman-defona

(fait craindre les fusils et les sagayes)], que rr manger du sokinâ, du hé-

risson, rend les andrianâ (les nobles) stupides» [homan-tsohina manadala

andriana}, etc.
r

J

IV. Egoïsme, patriotisme.— Les Malgaches, comme tous les primitifs,

sont foncièrement égoïstes, et il ne peut en être autrement (1)
; l'égoïsme

est en effet une forme de la rr lutte pour la vie» à laquelle tout être dans

une société primitive est condamné par la force même des choses, non

pas un égoïsme individuel comme nous le comprenons, car dans ces

sociétés l'individu n'a pas la place privilégiée qu'il occupe dans les nôtres,

mais un égoïsme familial, un égoïsme de clan ; c'est en effet la famille, le

clan, c'est-à-dire, suivant l'expression de Joseph de Maistre, rr l'association

sur un même sol des vivants avec les morts et avec ceux qui naîtront»,

et non l'individu pris isolément, qu'il importe de protéger, de sauve-

( ]
) Si les Malgaches sont égoïstes, ils lion appropriée, susceptibles d'abnégation

n'en sont pas moins hospitaliers et n'ad- et de dévouement. H y a, du reste, dès long-

mettent pas qu'on garde pour soi seul sa temps une sentence merinâ qui blâme l'é-

maison, son manger et sa boisson. Il y en a goïsme : Tsy mety raha manao n\j tiako no ahj

même, comme les Merinâ et les Belsileo, [Il n'est pas bien dédire : je prends ce que

qui sont, lorsqu'ils ont reçu une éduca- j'aime le mieux].

ethnographie, (i

IM9H1MEME SATIOSALE.



42 MADAGASCAR.

garder: cet égoïsme est une forme rudimentaire du patriotisme' 1
'. Et, en

effet, les Malgaches sont de bons patriotes; tous ont un amour profond,

il faut même dire un culte pour leur village natal, pour les lieux où sont

enterrés leurs ancêtres: lorsqu'ils sont en voyage, lorsqu'une dure néces-

sité les arrache au berceau de leur famille, ils y
pensent toujours: Altan-

galahy an kova : ny lenako be no any, fa ny sainko aty aminao hiany [Je suis

absent de corps, mais présent d'esprit; j'ai beau être au loin, ma pensée

et mon cœur sont toujours avec les miens], ne cessent de répéter les

Merinâ envoyés en mission hors de leur pays.

On ne peut qu'admirer et louer cet amour du pays natal <2) et de leur

famille ou plutôt de leur clan, qu'ont tous les Malgaches; certes on ne

trouve point chez eux de ces actes de dévouement, de ces traits d'héroïsme

dont est pleine l'histoire des peuples européens, ils ne sont nullement

épris d'idéal aux dépens de la réalité, et il n'entre pas dans leur concept

qu'il est beau de se dévouer pour autrui et qu'il est bon de chercher la

satisfaction de ses actes en soi-même, ce qui implique une mentalité

religieuse qui n'a pas été jusqu'à ce jour la leur : mais leur résignation

*'l Depuis qu'Andrianampoinimerinâ a

constitué au centre de Madagascar un Etat

puissant, ce sentiment de patriotisme s'est

développé : Raha ity tany ity mba ahafahana

iray (lia! Matesa ny ho foly! vereza ny ho

very! disaient depuis lors les Merinà
|
Que

celui qui osera prendre, fût-ce un pied

carré de notre pays, meure, qu'il soit

damné!].
(2

' Ellis raconte que le chef de Vangain-

drano, Rabedokâ, et les principaux nobles

antisakà, ayant été vaincus par Radamâ I
er

,

ont préféré, avec un admirable enthou-

siasme, mourir que se soumettre (Hist. of

Madagascar, 1 838, t. II, p. 367). On peut

encore citer la ronde infernale qu'ont dansée

les Betsileo d'Ifandananâ, lorsqu'ils furent

assiégés, vers 1812, par les troupes de

Radamâ I
crW (RR. PP. Abinal et de la

Vaissière, Vingt ans à Madagascar, p. io.3).

— François Martin dit que, (raccompagnant

en 1 664 avec trente Français une armée de

4,ooo Betsimisarakâ de Fénerive
(
pour aller

piller l'Antsihanakâ), il a été étonné de l'au-

dace, du courage, du patriotisme des Siha-

naka, qui mirent le feu à leurs villages pour

que l'ennemi no pût s'en emparer et pour

l'affamer, et qui réussirent à le repousser»

(Mémoire sur l'établissement des Colonies

françaises aux Indes Orientales, 1667,!/*.

des Arch. nationales, et Copie in Bibl. Gran-

didier, p. 2 3g et su iv.).

e blocus rigoureux du rocher sur lequel était bâti lfandananS y ayant ameué promptement la famine, ses

ts se virent obligés de choisir entre les tortures de la faim et la soumission à Radamâ ; ils préférèrent se

(") Le!

habitants se virent obligés de choisir entre les tortures de la faim et la soumission à Kadamâ; ils pn

donner la mort, et, s'approchant par groupes nombreux des bords du précipice qui entourait leur ville, ils

se bandèrent les yeux et commencèrent, sous les yeux des assiégeants, avec accompagnement de chants et de

rris effroyables, une rondo qui se termina par une chute en masse dans l'abîme.



ETHNOGRAPHIE. 43

à la destinée est remarquable ; ils acceptent avec sérénité les coups du

sort (1)
, se résignent sans grande peine morale à ce a quoi ils se sentent

incapables de résister: ne plus être les maîtres, peu leur importe, mais

ils ont la nostalgie de leur rr borne » , et rester dans leur pays, dans les lieux

où sont ensevelis leurs ancêtres, où ils veulent par-dessus tout être ense-

velis eux-mêmes, est leur suprême désir : «toutes les pensées des esclaves

malgaches vendus aux colons des îles de France et de Bourbon sont

concentrées sur le moyen de retourner dans leur pays» (2!
; «ce n'est

pas, dit le D r Foullioy en 1818, tant l'esclavage lui-même que d'être ex-

patriés qui leur est dur et pénible; ils se laissent aller au désespoir et

au découragement, et en tombent souvent gravement malades » (3)
. Le

désir de regagner Madagascar les poussait aux tentatives les plus auda-

cieuses, aux actes les plus désespérés : ils s'enfuyaient dans la forêt et

les montagnes, et, quand ils trouvaient un canot ou quelque barque

sur la côte, ils s'en emparaient et partaient en mer, faisant preuve

d'une rare audace ainsi que d'adresse et d'agilité; d'autres fois, ils con-

struisaient une pirogue avec le tronc d'un grand arbre et, avec elle,

t1 ' Même les plus terribles. Lorsqu'ils gascar, t. V, p. 229.— Les Cafres n'ont pas

sont pris et condamnés, ils meurent digne- le même amour de leur pays et de la liberté

ment, sans larmes ni récriminations; lors- que les Malgaches et n'ont pas la même

qu'ils sont réduits en esclavage, lorsqu'ils propension à déserter (Amiral Kempemfelt,

sont mis aux fers, jamais il ne sort de leur 1758, Coll. des Ouvr. anc. Madagascar, t. V,

bouche un mot de reproche, un mot de p. 3 16).

désapprobation contre la sentence qui a été (•" Essai physico-médical sur l'île de Ma-

rendue contre eux' a
>. dagascar, par le D r L. Foullioy, chirurgien-

(
2

> Grant, History of Maurilius , lettre IX, major du trGoloï», Manuscrit des Archives

17/19, p. 297, et Coll. des Ouvr. anc. Mada- coloniales, Corresp. Madagascar, carton XL

(') L'un de nous, en passant par Fianaranlsoa , y a vu deux nobles Merinâ, jadis très riches et alors

simples soldats, Andriamarosata et Andriamandroso , qui lui ont dit : trOn nous a mis ce fusil entre les

mains et on ne nous a laissé qu'un seul esclave pour nous servir! La Reine et le Premier Ministre

l'ont voulu ainsi! tout est donc bien! que la Reine ait une vie longue et heureuse b ,
se soumettant

sans murmurer à la volonté de leur souverain comme les croyants se soumettent à la volonté de Dieu. Car les

Malgaches n'attribuent pas au hasard les événements heureux ou malheureux qui leur arrivent : tout événe-

ment, tout acte est la conséquence de leur vintanu, ou destin, qui est réglé par l'heure, le jour, le mois de

leur naissance; cette influence du destin sur toute leur vie est considérée par eux comme la chose la plus

certaine du monde, aussi acceptent-ils avec une résignation passive aussi bien les joies que les douleurs, par

suite de l'impossibilité où ils se trouvent de lutter contre cet inexorable destin dont les arrêts sont irrévo-

cables. «Anjaranayh , c'est notre lot (d'être corvéables à merci) ! disent les Betsimisarakâ ,
qui supportent sans

se plaindre et sans se révolter les mauvais traitements, les exactions, les corvées excessives auxquelles les

soumettent les olliciers merina.

0.



hh MADAGASCAR.

tentaient au hasard, sans boussole, sans carte, la traversée des cent lieues

qui les séparaient de Madagascar (1)
;
beaucoup périssaient en cours de

route, mais quelques-uns finissaient par atteindre leur île bien-aimée (2)
.

L'historien de la Colonie du Cap de Bonne-Espérance, Me ïheal, dit

quVun quart et même un tiers des esclaves malgaches emmenés au Cap

(qui se savaient enlevés pour toujours à leur pays natal) mouraient pen-

dant la traversée, et un tiers, sinon la moitié de ceux mis à terre, péris-

saient de désespoir (et aussi en partie, disons-le, par suite du change-

ment de vie, de traitement et de climat)» (3)
.

Rien de plus touchant que l'amour des Merinà pour leur pays : quand

ils sont envoyés en mission au loin, où ils doivent peut-être rester toute

leur vie, ou bien quand ils partent pour un long voyage, ils emportent

souvent avec eu\ une pincée de la terre sur laquelle s'élève leur case ou

un fragment de pierre détaché de leur tombeau de famille, qu'ils aiment à

contempler en souvenir de leur village (4)
. Peu leur importe où et comment

ils vivent, mais mourir au pays natal est un de leurs plus chers désirs :

l'un de nous a été accompagné de la côte Nord-Ouest à Tananarive par

une pauvre vieille femme plus que septuagénaire, usée par le travail et la

maladie, qui a affronté sans ressources ce long et très pénible voyage de

plusieurs centaines de kilomètres pour mourir auprès de la tombe des

siens, craignant que ceux-ci, pauvres et misérables, ne pussent venir

chercher si loin sa dépouille mortelle pour l'inhumer avec eux.

M Losqu'ils ne pouvaient tous prendre '*) Omby milela-balo, fa manina ny tant/

place dans le canot, on a prétendu qu'ils na- onenana [litt. : Les bœufs aiment mieux se

geaient à tour de rôle pendant le voyage (a)
. contenter de lécher les pierres de leur pays,

(2) Gra>t, Histonj of Mauritius , lettre IX, quand même il n'y a plus d'herbe, que de

p.297,et Coll. OmT.a«c.Mflf/a
(
(

|
'-.,t.V,p. 229. le quitter], c'esl-à-dire : l'amour du pays

(3
> Le Commerce d'Esclaves en 176& natal est tel qu'on supporte tout, malheurs,

(Me Theal, History oj South Africa, p. îtio, tristesses et injustices, plutôt que del'aban-

et Coll. Ouvr. anc. Madag. , t. V, p. 3 1 o-3 1 1 ). donner.

>*) Quoique on venant de Madagascar aux iles de France ou de Bourbon il soit nécessaire, afin de ir rallier

le ventn , de faire un grand détour, ils se rendaient compte d'instinct que leur pays n'était pas aussi loin que la

longueur du voyage semblait l'indiquer, et-, étendant la main dans la direction de leur ile, ils s'écriaient dans
leur jargon : s ça blanc là , li beaucoup malin, li courir beaucoup dans la mer là-haut (en montrant le Nord)

,

mais Madagascar li là (en se tournant vers l'Ouest )»; et en effet, à cause des vents dominants et des courants,

les navires à voiles courent d'abord des bordées vers le Nord pour ne pas dévaler trop dans le Sud, d'où ils ne
pourraient plus ensuite facilement remonter.



ETHNOGRAPHIE. 45

En 1887, Rajoelson, petit-fils du Premier Ministre Rainilaiarivony, est

venu à Paris et a répondu fièrement à un journaliste qui lui demandait

s'il aimait Paris et ne se sentait pas un peu Français : «Français, non!

Mon pays est, il est vrai, sous la protection de la France, mais nous

sommes malgré tout Malgaches, et tels nous resterons si Dieu le permet, n

Ce sentiment, très louable, a existé à des degrés divers chez toutes les

peuplades de Madagascar.

V. Amour de la famille. — Le sentiment ou l'amour de la famille,

base de leur patriotisme, est très développé chez les Malgaches, qui

ont non seulement de l'affection pour leurs enfants et un grand res-

pect pour l'aîné ou le chef, le « prêtre » de la famille, mais surtout de

la vénération, on peut presque dire de l'adoration pour leurs ancêtres,

comme nous l'exposerons aux chapitres de la Constitution de la famille

et de la Religion. Ce n'est pas qu'il y ait, entre parents et enfants

malgaches, de ces élans de tendresse, de ces effusions de cœur, de ces

démonstrations extérieures d'amour dont nous sommes coutumiers: les

relations entre membres d'une même famille sont douces, affectueuses

même, mais en réalité froides : toutefois, si l'un d'eux a été réduit à

l'esclavage à la suite d'une guerre ou pour une faute, ses parents font

les plus grands sacrifices pour le racheter (1)
; lorsqu'un des membres de

la famille est malade, ils n'hésitent pas à faire de longs trajets pour aller

le visiter; au retour d'une expédition lointaine, les parents des soldats

viennent à leur rencontre, souvent fort loin, et, en les retrouvant, ils

échangent des saluts cordiaux, les embrassent (en les flairant), leur

massent les pieds, etc., et, si on leur apprend la mort de l'un d'eux, ils

dénouent leurs cheveux en poussant des gémissements et des lamentations.

Leur amour pour leurs enfants ne les empêche pas cependant, ou

plutôt ne les empêchait pas jusqu'encore tout récemment, de payer tribut

aux croyances superstitieuses de leur clan en se débarrassant de ceux

nés à certains jours réputés néfastes.

W Les Zanakantitrâ, clan d'Ambodiranô , sont réputés pour leur union; ils se sou-

tiennent les uns les autres envers et contre tous.



46 MADAGASCAR.

En réalité, les cordes sentimentales vibrent autrement en eux qu'en

nous.

VI. Moralité, honnêteté, franchise, méfiance.— Les facultés mentales

l'emportent de beaucoup chez les Malgaches sur les qualités morales, car,

ainsi qu'on l'a dit, rr il est difficile à l'égoïste d'être moral n; aussi les

Malgaches qui, comme tous les primitifs, sont égoïstes, ne songent-ils

guère aux biens moraux et les ont-ils en piètre estime ; dans leurs

souhaits, dans leurs prières, il n'est question que de biens matériels et

physiques, de richesse, de puissance, de protection contre les dangers

et les maladies et aussi contre les esprits malins.

Les membres d'une famille, d'un clan, sont généralement bons et

honnêtes entre eux (1)
, ainsi momentanément qu'avec leurs hùtes (2

'; mais il

n'en est pas de même dans les relations entre Malgaches de familles, de

clans différents, entre lesquels n'existent aucun lien, nulle solidarité: il

ne leur importe plus d'être bons et honnêtes, de suivre les purs principes

de la morale (3)
; la rouerie remplace la moralité familiale et le mensonge

esta leurs yeux une arme utile et salutaire: dès le plus jeune âge, les

f
1

' La confiance qui régnait parmi eux

était telle, qu'ils iaissaient leurs maisons

ouvertes, se contentant de mettre un mor-

ceau de bambou ou tout autre signe devant

la porte lorsqu'ils s'absentaient, ce qui

suffisait à empêcher qui que ce fût d'y

entrer. — Si cependant quelqu'un d'entre

eux, le plus généralement quelque esclave,

cédant à la tentation, commettait un lar-

cin, on ne cherchait point tout d'abord à

démasquer le coupable, et la coutume était

de donner à tous connaissance du fait et à

inviter les habitants de la maison, ainsi que

les voisins, à apporter chacun une petite

botte d'berbe de forme et de grandeur

déterminées, grâce à quoi le coupable,

sachant son larcin découvert, pouvait res-

tituer l'objet volé sans avoir à se faire con-

naître et à subir une fâcheuse humiliation.

A tout péché miséricorde, pensaient-ils!

'2 ' En voici un remarquable exemple :

ffLe baron de Clugny, commandant de la

corvette YAmbulante, qui venait souvent à

Foulpointe au milieu du XVIII
e siècle, y

ayant été victime d'un vol important et

s'étant plaint au chef, celui-ci lui promit

de lui faire restituer les objets volés et de

lui livrer le voleur. Or le voleur était un

de ses proches parents. Fidèle à sa pro-

messe, le chef le remit entre les mains

du baron de Clugny, qui , touché de cet

acte de probité , renvoya le coupable sans

le punir; à son retour à terre, son parent le

fit sagayern (De Valgm, Mémoires pour

servir à l'Histoire de Madagascar, 17G8,

Manuscrit de la Bibl. du Mus. d'Hist. naturelle

de Paris et Copie Bibl. Gra7ididier, p. 79-81).

(3) Aussi a - 1 - il été recommandé aux offi-

ciers et aux entrepreneurs de ne pas réunir

sur un même chantier des individus de clans

opposés {Journal off.
Madagascar, 1 août

,898).



ETHNOGRAPHIE. kl

enfants apprennent à tromper et à mentir en voyant ce qui se passe autour

d'eux:, et, lorsqu'ils ont l'âge d'homme, ils mettent toute leur intelligence

à imiter leurs aine's.

Depuis que, sous l'autorité de chefs ambitieux et entreprenants, il

s'est formé des groupements de plusieurs familles, de plusieurs clans, les

rapports entre les gens d'un même groupement, d'un même Etat, quoique

de familles, de clans différents, se sont améliorés, se sont adoucis ; toute-

fois, s'ils se montraient honnêtes les uns vis-à-vis des autres, c'est-à-dire,

s'ils s'abstenaient de faire ce qui pouvait nuire à leurs concitoyens, ce

n'était pas, comme dans leurs rapports entre parents, poussés par le sen-

timent du bien et du mal, par leur conscience, mais dans la crainte d'une

punition : bien que sachant par exemple qu'il ne faut pas voler, s'ils pen-

saient, à l'aide de ruses et de mensonges, pouvoir cacher un larcin, un

méfait, ils n'hésitaient pas, ne s'inquiétant nullement du tort qu'ils fai-

saient à autrui; car, dès qu'il ne s'agissait pas de membres de leur

famille, ils n'avaient, du moment que l'impunité leur était assurée ici-

bas, aucun remords' 1

', aucune crainte d'un châtiment à venir dans l'autre

monde. Mais si un voleur habile était l'objet de l'admiration de ses

proches, aucune peine n'était assez forte pour celui qui se laissait

prendre; il était le plus souvent mis à mort, à moins qu'il ne pût payer

une forte amende : quels que fussent les moyens employés, on ne blâmait

que l'insuccès, et encore quand il s'agissait de petites gens, car, dit un

proverbe merinâ, Fanafodinny osa, ny marina no alao [Il n'y a pas de

meilleure panacée pour les petites gens que de suivre le droit chemin].

Dans leurs rapports avec les Européens, les Malgaches se sont toujours

montrés méfiants; la méfiance était en effet un sentiment fort naturel

chez des gens simples, ignorants et superstitieux, que des individus dif-

férents d'eux d'aspect, de mœurs et de civilisation ne pouvaient qu'étonner

(1
' C'est-à-dire aucun blâme à craindre de ia part de leurs ancêtres (a)

.

(n)
Il parait cependant que le remords n'était pas inconnu à tous les Merinâ , si l'on en croit le dicton sui-

vant : Milohij kapila manenina [EnQler des calebasses fait naître des regrets, des remords]; il est vrai que
ces remords n'étaient pas le fruit spontané d'une conscience plus délicate que celle des autres Malgaches,
ni le résultat de la faute, mais tout simplement d'un acte plus ou moins volontaire, n'ayant aucun rapport

avec la faute, objet du remords.



48 MADAGASCAR.

et effrayer; mais même les plus sauvages, dès qu'ils connaissaient et

avaient pu juger les nouveaux venus, si l'impression était bonne, pre-

naient confiance et venaient à eux comme à leur ray aman-dreny, à

rrleur père et à leur mère ».

VII. Bonté, douceur, charité, dévouement. — Nous avons dit que les

Malgaches étaient généralement bons et doux : ils aiment en effet à se

rendre mutuellement service et ils prennent part aux joies comme

aux tristesses les uns des autres, car, selon un de leurs proverbes :

Akanga be tsy vaky namboa [Les chiens n'arrivent pas à disperser une

bande de pintades (c'est-à-dire, l'union fait la force)]; les veuves, les

infirmes pauvres ou dépourvus de famille sont sous la protection de la

collectivité'
1
'; les passants peuvent à leur gré, pour rassasier leur faim,

cueillir les fruits des champs, déterrer du manioc, etc., et, et si l'on donne

quelque chose à un enfant, il en fait part aussitôt à tous ceux qui sont

avec lui"'
2
'. Les maîtres traitent leurs esclaves avec douceur : Andevo

tompoi-manompo [Le maître doit traiter son esclave comme lui-même],

dit un proverbe merinâ (3)
, et il est certain que les esclaves ont toujours

eu à Madagascar une vie douce et facile.

Quand Andrianampoinimerinâ eut réuni sous son autorité un grand

nombre de clans, de petits fiefs, et constitué le royaume d'Imerinâ, il

chercha à développer entre tous les habitants de son royaume cet esprit

de solidarité qui régnait de temps immémorial entre les membres de

chaque clan; il fit de nombreuses proclamations, de nombreux ha-

bary, pour recommander à ses sujets de vivre en bonne intelligence,

en bon accord les uns avec les autres, et il prêcha la charité envers

'') te De grâce, pitié pour les pauvres! 1»

(Recommandations d'Andrianampoinime-

rinâ à son premier conseiller Hagamainty à

la fin du xvni c siècle, P. Callet, Tantaran'ny

Andriana). — Chez les Merinà, il était de

règle qu'une sépulture décente fût assurée

aux malheureux aux frais de la communauté.
'
2

) Abbé Rourdaise, i65i, Mém. Congrég.

de la Mission, t. IX, p. 200.

<
3
' Si ce proverbe conseille d'user de

bons procédés envers ses esclaves et s'il y

en a d'autres analogues qui recommandent

de ne pas être dur à leur égard, il en est

qui mettent les maîtres en garde contre

une faiblesse excessive qui les rendrait in-

solents, car Andevo tsy mba namana [Les es-

claves ne sont pas des camarades (il ne faut

pas se fier à eux)].



ETHNOGRAPHIE. 49

les pauvres et les déshérités (1)
: « Entr'aidez-vous les uns les autres. . .

Lorsque vous aurez fait tuer des boeufs en remerciement de l'aide que

vos voisins et vos amis vous auront donnée pour construire votre maison

ou pour édifier votre tombeau de famille, il y aura parmi eux: des

femmes et des enfants, des veuves et des orphelins; n'oubliez personne et

que les morceaux soient égaux pour tous : quand chacun a fait ce qu'il a

pu, il ne faut pas qu'il y en ait qui s'arrogent des parts plus grandes sous

le prétexte qu'ils sont plus forts » (2)
.

Les premiers missionnaires anglais venus à Tananarive au commen-

cement du xix
e

siècle ont reconnu que, même avant l'introduction du

christianisme, les Merinâ cr donnaient aux malades des soins affectueux

et s'efforçaient de soulager leurs maux*'3
'; tandis que les uns s'em-

pressaient d'aller consulter Yombiasy, le devin-médecin, d'autres s'oc-

cupaient de les soigner et de leur procurer de la nourriture. Ils sont

très dévoués entre parents, et nous avons connu un frère qui n'a pas

hésité à retarder son mariage jusqu'à ce qu'il eût économisé franc par

franc de quoi racheter sa sœur réduite en esclavage'
4
'. Il faut dire

toutefois que les Merinâ comme tous les Malgaches, dans leurs actes

charitables, sont mus par l'amour de la famille, par la solidarité

familiale, plutôt que par pure humanité : la preuve en est qu'ils ne

témoignent pas de compassion à leurs subordonnés : quand, pendant les

manœuvres ou les exercices, on signalait aux officiers qu'un de leurs sol-

dats était malade, ils ne voulaient rien écouter, prétendant que c'était

une frime, et si le soldat mourait peu après : Anjarany ! [C'était sa

destinée!], disaient-ils sans plus s'en occuper; on cite même un pauvre

épileptique ayant succombé sous les coups qu'on lui donna pour le faire

lever: Marary tokoa![l\ était vraiment malade!], conclut-on froidement.

f1 ' Fady ny mandatsa vorona azo sy ny ^ Julien, Les Institutions politiques et so-

manao fioerana ifandatsana [On ne doit pas ciales de Madagascar, t. I, 1908, p. 329 et

insulter l'oiseau qui est en cage et l'on doit 33o-33i.

éviter de se mépriser réciproquement], et ' 3 ' Ellis, History of Madagascar, i838,

Tsy mety ny manao : tsindrio, fa resy [On ne t. I, chap. vm et ix.

doit pas dire : frappez, car il est à bas, il (4) Ellis cite plusieurs faits analogues dans

est vaincu]. son History of Madagascar (1 838).

ETimocnipiiiE. 7

IMI'HIMI 1 11: SATIONALF..



50 MADAGASCAR.

Tcus les Malgaches viennent en aide aux familles de leur voisinage ve-

nant de perdre un de leurs membres; il est vrai que les cérémonies funé-

raires sont accompagnées d'agapes copieuses qui les payent de leurs peines.

Les peuplades de l'Est et du Centre sont toutefois plus douces, meil-

leures que celles de l'Ouest et surtout que celles du Sud; et les Merinâ, qui

sont, il est vrai, les plus civilisés de tous les Malgaches, prisent fort les

qualités morales : Ambafivalry aritany mena ka mavomavo hiani/,fa tîany ny

landy [L'ambrevate qui pousse dans une terre argileuse n'est pas beau, les

vers à soie n'en aiment pas moins les feuilles (on a beau ne pas payer de

mine, on est aimé et apprécié quand on a de bonnes qualités)], dit un

de leurs proverbes; d'autres, non moins suggestifs, que nous avons déjà

cités, proclament qu'un bon caractère vaut mieux qu'un beau visage :

Tarehy tsy mahaleo fanahy et Ny hatsaram-panahy no ravaky ny vehivavy

[Un caractère aimable est la plus belle parure d'une femme].

Si les femmes malgaches sont en général douces et travailleuses, ce

sont les femmes merinâ et surtout les femmes betsimisarakâ qui sont les

plus affables, les plus attachantes : rrLa grande douceur et l'affabilité des

femmes betsimisarakâ, écrit en 1761 Le Gentil (1)
, les font rechercher

des Européens, et l'attachement qu'elles ont pour eux est singulier et si

fort, qu'il esta l'épreuve de tout» (2)
; Modave dit rr qu'elles sont capables

de tendresse et qu'elles entrent sans partage dans les intérêts de leurs

époux" (3)
; daprès Rochon' 4

', «leur caractère vif, enjoué, égal, plaît sin-

gulièrement aux Européens n; Mayeur reconnaît cr qu'elles méritent l'es-

time, prenant un grand soin des affaires et des intérêts de leurs maris

blancs, les soignant avec dévouement dans leurs maladies, tenant leur

maison avec ordre, et leur étant en réalité attachées, fidèles, affection-

nées v. En effet, rr elles savent aimera, suivant l'expression de La Marti-

I 1 ) Voyage dans les mers de l'Inde (1760- surprendre ainsi que ses compagnons pen-

1771), t. II, p. 559. dant la nuit pour les tuer et les piller, ac-

f
2
' On raconte qu'en 1695 une femme courut en toute hâte de fort loin pour le

betsimisarakâ, vivant avec un de ces pirates prévenir et le sauver,

qui avaient comme base d'opérations la ' 3 ' Archives coloniales, 17^7.

côte Nord-Est de Madagascar, apprenant '*' Voyage à Madagascar, au Maroc et aux

qu'un parti de Malgaches devait venir le Indes (1768), t. I, p. 37.



ETHNOGRAPHIE. 51

nière (1)
, et elles sont propres, coquettes, adroites; elles tiennent bien

leur ménage et sont relativement fidèles aux blancs avec lesquels elles

vivent; elles leur sont dévouées et défendent leurs intérêts avec intel-

ligence : aussi les traitants établis à Madagascar préfèrent-ils la femme

betsimisarakà à toute autre.

Les femmes merina sont aussi d'un commerce fort agréable, et leur

patience, leur douceur, leur amabilité sont dignes d'éloges; les infirmières

sont sous ces divers rapports supérieures à celles de nos pays 12
', et les ser-

vantes que les Européens ont prises pour soigner leurs enfants se sont

pour la plupart montrées fidèles, soigneuses, tendres et affectionnées (3)
.

Du reste si, comme l'on dit, les proverbes, les dictons sont l'image spon-

tanée de l'âme d'un peuple, en établissent la psychologie, il est certain

que l'idée de charité, d'indulgence et de bienveillance pour leur prochain

est innée dans l'esprit des Malgaches ; ils n'admettaient pas qu'on se mo-

quât des infirmités ou que l'on rit des accidents d'autrui : Mihomehy Isy

tonga rolana, tsy ionga volana ny zanany [Celle qui se moquera d'une

femme qui aura avorté, avortera]; Mihomehy sima, na zaza ratsy, na moana,

na mondry, na marenina, na adala, nofolsy maso, na zaza-sampona , etc.,

mahasima ny zaza, manahaka an'iny ny zaza, mahamoana ny zaza, maha-

mondry ny zaza, maharenina ny zaza, mahadala ny zaza,fotsy maso ny

zanany, sampona ny zanany, etc. (4) [Si vous vous moquez d'un enfant qui

a un bec-de-lièvre ou qui est difforme, qui est muet, qui a les doigts ron-

gés par la lèpre, qui est sourd, ou fou, ou aveugle, ou monstrueux, etc.,

vous aurez un enfant ayant ces mêmes défauts, ces mêmes maladies]

Tsij mileny boka hoe : mahantra, fa mavoin-tena, mahaboha [Ne dites pas

à un lépreux, sous peine de devenir lépreux vous-même : homme vil et

méprisable, mais plaignez un pauvre malheureux qui est digne de com-

passion]; Mandrora raha mahita olona voanny anahandroana , ifndrany

f 1 ) Grand Dictionnaire géographique, histo- fonctions et sont capables d'en assumer les

rique, etc., 1761, p. 12. responsabilités.

»

l
2) Médical Mission Report, 1890 : «Beau- (3

' Rev. J. Peaiise, Women in Madagas-

coup plus patientes et plus douces que les car, Antananarivo Animal, 1899, p. a 66.

rnurses-^ anglaises, les infirmières merina (4) H. J. Standing, Les Fady Malgaches,

remplissent fort bien les devoirs de leurs Bull. Acad. Malg., 1906, p. ia5 et 137.

7-



52 MADAGASCAR.

[Ne crachez pas (de dégoût) en voyant quelqu'un rongé d'ulcères, ou

vous prendrez son horrible maladie]; Mihomehy lavo, maliapotraka ilaij

mihomehy koa [Ne liez pas en voyant quelqu'un tomber, ou vous tom-

berez vous-même], etc.

Toutefois, malgré leur bonté native, les Malgaches devenaient cruels

lorsqu'ils étaient mus par des superstitions issues de la peur ou par l'in-

térêt; on leur a souvent reproché non seulement d'assister insensibles

aux supplices des gens condamnés par le tanghin, mais d'y prêter les

mains avec plaisir
(l)

, d'où l'on a conclu à un manque total de sensibilité;

il y a lieu d'observer que ces suppliciés étaient à leurs yeux des sorciers,

des êtres maudits qui n'ont plus droit même à la pitié de leurs parents.

Us étaient également cruels envers les voleurs de bœufs qu'ils prenaient

en flagrant délit (2)
, et, dans leurs guerres, ils ne faisaient de quartier à

personne, pas même aux femmes et aux enfants qu'ils massacraient sans

pitié ou réduisaient à l'esclavage.

La reconnaissance n'est pas un sentiment commun à Madagascar; la

plupart des Malgaches n'en témoignent pas et, du reste, n'en ont pas pour

les dons gracieux qu'on leur fait, ni pour les services qu'on leur rend, si

grands qu'ils soient , — ce qui est naturel
,
puisque c'était écrit dans le livre

du Destin! Us n'ont pas d'ailleurs une compréhension nette du vrai dés-

intéressement, de la générosité, de la loyauté : leurs actes sont presque

t1 ' Laissant les enfants s'amuser à jeter du xixe siècle, Zornanery, le grand roi des

des pierres aux cadavres des suppliciés (a)
. Antanosy émigrés, et Vinany, le roi des

I2 ) Certains rois d'origine arabe ou in- Sakalavà du Ménabé, ont ouvert le ventre

dienne, notamment chez les Antanosy et de femmes enceintes par curiosité scienti-

chez les Sakalavà, se sont montrés cruels fique (!), pour se rendre compte de la posi-

dans le seul but de s'amuser : au milieu tion du fœtus.

*' Frappaz raconte que les sujets d'un roi antanosy ont mis à mort un otnbiasy ou sorcier-médecin qui

n'avait pas su le guérir, l'accusant de l'avoir tue par ses sortilèges, et ont écrasé contre un rocher la tête de ses

deux enfants encore à la mamelle (Archives nationales, 1818). — Lorsque l'un de nous se trouvait en rade

de Manambondrô, sur la cote Sud-Esl, un umbiasy renommé, auquel le chef avait donné l'ordre de calmer la

tempête qui empêchait le capitaine du navire d'envoyer des embarcations à terre pour y faire le commerce,
et qui malgré tous ses sortilèges ne réussit pas naturellement à calmer les venls ni la mer, fut lapidé comme
coupable d'entretenir volontairement le mauvais temps : hommes, femmes et enfants le poursuivirent, le

traquant comme une bête fauve à travers les halliers qui couvrent cette cote; c'était un spectacle dramatique
et attristant de voir cette meute d'êtres humains courant en hurlant après ce malheureux sorcier tout ensan-
glanté, auquel ils ne cessaient de jeter des pierres et, à la fin, criant un sauvage hallali, lorsque, réduit aux

abois , il finit par succomber.



ETHNOGRAPHIE. 53

toujours régis par des pensées de lucre. Cependant, chez les peuplades

agricoles de l'Est et du Centre, ce sentiment n'est pas tout à fait inconnu;

ainsi De Valgny raconte qu'étant à Sainte-Marie où il achetait des es-

claves pour le Gouvernement de l'île Bourbon, il reçut un message d'un

chef de la rr Grande Terre", du chef d'Anarivô, l'avertissant qu'on venait

de voler deux enfants d'un de ses parents et le suppliant, si on les lui

amenait, de les acheter et de l'en prévenir; en effet, on les amena à

De Valgny qui les paya 1 5 piastres chacun et le fit savoir au chef; celui-ci

accourut aussitôt avec le père des enfants, qui se jeta avec eux à ses

genoux , le remerciant de les avoir sauvés et lui offrant en échange quatre

esclaves; De Valgny ne voulut pas accepter plus que les 3o piastres qu'il

avait déboursées; il reçut en outre, en témoignage de reconnaissance,

une pirogue pleine de volailles, de riz et de fruits (1)
. Le Rév. J. H. Haile

a constaté que, si certains Betsileo ne se montraient pas reconnaissants

des soins médicaux que leur donnaient les missionnaires, il y en avait au

contraire qui les appréciaient fort et leur en témoignaient de la grati-

tude 2
\ Quant aux Merinâ, ils ont divers aphorismes, diverses sentences

recommandant la reconnaissance : Ariane ny vilanin-kena vaky
, fa namela

[Se jetez pas la marmite dans laquelle vous aviez coutume de cuire votre

viande quand elle est cassée, car elle vous a été utile]; Aza mitsipa-doha-

laka-nitana [Ne repoussez pas du pied la pirogue grâce à laquelle vous

avez pu traverser la rivière]; Akoho minon-drano, ny beazo iandranandra-

nana, ny kely azo iandranandranana [Qu'une poule boive peu ou beau-

coup d'eau, elle lève toujours la tête vers le ciel (que vous receviez peu

ou beaucoup, vous devez toujours être reconnaissant)], etc.; mais il faut

avouer que, s'ils ont de si belles sentences, ils ne les mettent guère en

pratique.

VIII. Tolérance. — Les Malgaches sont tolérants : le chef d'Anta-

fiambé dans l'Ankarana, Derimany, répondait aux missionnaires qui

cherchaient à le convertir: «Vous me dites que je suis dans l'erreur,

W Mémoire pour servir à l'Histoire de Muséum et Copie Bibl. Grandidier, p. 80-81.

Madagascar, 1768, Manuscrits de la Bibl. du
\

(
2

) Antananarivo Annual, 1900, p. ûo3.



54 MADAGASCAR.

c'est possible, et peut-être mes enfants apprendront-ils des choses que

j'ignore : mais moi, je suis trop vieux pour changer d'idées, et ce que j'ai

appris me suffit, •»

IX. Sociabilité, politesse. — Les Malgaches sont éminemment so-

ciables'
1

'
: ils vivent, ou tout au moins ils ont l'air de vivre en bonne intel-

ligence les uns avec les autres, car on entend peu de discussions et l'on ne

voit guère de rixes. Ils aiment à se réunir en assemblées, en kabary, pour

traiter des affaires de la communauté ou simplement pour causer de choses

et d'autres, car ils sont bavards'2
' et parlent avec volubilité et animation:

quand ils sont plusieurs, ils ne savent pas garder le silence, ils ne cessent

de rire, de plaisanter, et cependant leurs conversations sont rien moins

que plaisantes et spirituelles : ils ne parlent d'ordinaire que d'argent ou de

sujets indécents et même obscènes, répétant indéfiniment la même phrase.

Il y a cependant parmi eux beaucoup d'individus au cerveau fertile et à la

langue déliée, qui sont fort diserts et s'expriment avec facilité et élégance.

Ils sont avenants et polis; leur politesse est même, chez les Merinâ

surtout, d'une extrême obséquiosité : le Rév. J. Mullens raconte le fait sui-

vant : allant de Tananarive à Majunga, il hésita à Mevatananà entre la

route de terre et la route par eau, et demanda à ce sujet conseil au gou-

verneur de ce poste. Le gouverneur commença par se consulter avec les

officiers sous ses ordres; après une discussion qui fut fort longue, il lui

tint le langage suivant : rc Si vous descendez le fleuve en pirogue, ce sera

très bien, mais si vous aimez mieux aller par terre, ce sera également

très bien; c'est ce que vous préférerez que nous préférerons, c'est ce qui

vous plaira et vous agréera qui nous plaira et nous agréera. »

X. Indolence, paresse.— Les Malgaches sont indolents, on peut même

fI
' Les Bctsimisarakâ sont les plus so- d'un indigène, Antananar. Animal, 1898,

ciables des Malgaches : «Quand un Betsi- p. 21 5).

misarakà fait une plantation quelconque, :) Les femmes ne sont pas moins ba-

elle appartient, d'après les usages, non pas vardes que les hommes, comme le montre

à lui seul, mais à tous les membres de l'expression habarim-beMvavy [palabre de fem-

son clan, et, s'il venait à empêcher ceux-ci mes] qui signifie «une discussion sans finn;

d'y toucher, on le considérerait comme un on dit aussi, d'ailleurs dans le même sens:

méchant homme et on le honnirait^ (Récit kabarin-tsahonâ [palabre de grenouilles].



ETHNOGRAPHIE. 55

dire paresseux, et cette indolence, cette paresse sont aussi bien physiques

qu'intellectuelles ; ils ne cherchent en effet qu'à satisfaire leurs besoins

immédiats avec le moins d'efforts possible. Une de leurs occupations favo-

rites est, comme ils disent dans leur langue, de mipetrakâ (d'être assis,

d'être tranquilles), c'est-à-dire de muser, de rester pendant des heures

accroupis ou étendus devant leur porte ou en un lieu quelconque, lais-

sant passer le temps sans penser à rien, ou, s'ils sont plusieurs, causant

de choses et d'autres, de futilités et de bagatelles : c'est, dit le lieutenant

Martonne, rrleur occupation préférée, leur occupation nationale » (1)
.

Font exception les Merinâ, les Antimoronâ et les Antifasinâ. Comme
nous le verrons plus loin, ce n'est qu'au prix d'un labeur dur et pénible

que les Merinâ sont arrivés à obtenir du maigre sol qui recouvre les

coteaux de leur pays ou des vallons marécageux qui les séparent la nour-

riture nécessaire à leur existence, et ils n'hésitent pas à faire tous les

métiers, économisant âprement les plus petits gains qu'ils s'occupent sans

cesse d accroître : car, disent-ils, Tanora-miadam-piharij, ka maka kilay

folsij volo [Le jeune homme, fût-il même dans l'aisance, qui s'abandonne

à l'oisiveté sera réduit, lorsque ses cheveux seront blancs, à aller ra-

masser lui-même du bois pour cuire son repas]. Les Antimoronâ et les

Antifasinâ qui habitent la côte Sud-Est ont aussi l'amour du travail; les

femmes se refusent à épouser les jeunes gens adonnés à l'oisiveté et aux

plaisirs : d'après un vieux dicton, en effet, rrles hommes qui reviennent

des champs les mains et les pieds couverts de boue sont pour les jeunes

filles les meilleurs maris à choisir, car ils n'épargneront pas leurs peines

pour procurer à leur famille le bien-être nécessaire » (2)
. Les Antanosy sont

aussi assez travailleurs.

Ce n'est pas que les autres Malgaches ne secouent quelquefois cette

paresse qu'on peut qualifier de nationale, mais il leur répugne de se

livrer à un travail suivi, régulier. Il n'y a pas de métier plus dur, plus

pénible que ne l'était celui de porteur de paquets et surtout des por-

teurs de fiknjanâ[de palanquin], qui s'en allaient lourdement chargés,

") Belzileo centra], Revue de Madagascar, <2) G.Julien, Institutions politiques et so-

i
er sem. 1906. p. 1 i5. ciales de Madagascar, 1. 1, p. h~r



56 MADAGASCAR.

par monts et par vaux, sur des sentiers glaiseux et glissants, pleins de

fondrières : et cependant beaucoup d'indigènes de l'Est s'y adonnaient,

paraissant heureux de vivre, ne cessant de rire et de jaser au milieu de

leur dur travail, mais, après cet effort considérable, se livrant à un long

et doux « farniente».

XI. Hospitalité. — On a de tout temps vanté l'hospitalité des Mal-

gaches : il y a un dicton Mihinana tsy mizara, mahakapakapa lela [Ne pas

partager son manger avec autrui fait gercer la langue] qui marque bien

l'idée du devoir qu'ils se croient tenus de remplir vis-à-vis des étrangers;

même les quelques peuplades, comme les Antandroy et les Mahafaly par

exemple, qui sont trop défiantes — maody ou mahinâ comme ils disent

— pour laisser jamais entrer un inconnu dans leurs maisons, ne laissent

pas que d'offrir à leur porte des aliments aux passants.

Lorsqu'un voyageur s'arrêtait dans un village, il était d'usage que le

chef et les principaux habitants quittassent leurs cases pour les lui céder,

à lui et à sa suite; ils lui prenaient affectueusement les mains, éten-

daient en son honneur leurs plus belles nattes, lui faisaient un cadeau de

vivres en signe de bienvenue et mettaient à sa disposition les plus jolies

femmes de l'endroit : ne pas profiter de cette offre hospitalière entre toutes

était une souveraine inconvenance; quand l'hôte est cr frère de sang» du

voyageur, il lui cède, s'il le désire, l'une de ses femmes, même, dit Mayeur,

sa femme s'il n'en a qu'une. Dans certains villages cependant, surtout de

l'intérieur, on trouve quelquefois porte close à cause de la peur que leurs

habitants ont des étrangers, non sans raison, car, chez les Betsileo par

exemple, il est arrivé que des Merinâ sans foi, qui avaient été reçus d'une

façon amicale dans leurs maisons, leur ont volé leurs enfants pour les

vendre comme esclaves : et ces crimes ont répandu la terreur dans les

localités éloignées des grands centres, où l'on se sert des noms de Vazahâ

[Européens] et de Hova [Merinâ] pour faire peur aux enfants méchants.

Beaucoup d'étrangers se sont loue's, au début du moins, de la bonho-

mie des Malgaches, qui est plus apparente que réelle et à laquelle il

n'y a pas trop à se fier, de leur politesse, de leur affabilité; on a toute-

fois de nombreux pillages, des meurtres, des vexations de toutes sortes à



ETHNOGRAPHIE. 57

leur reprocher, qui peuvent être, il est vrai, attribués en partie à l'in-

fluence fâcheuse qu'ont eue sur leur caractère et sur leur moral leurs rela-

tions avec les Arabes et les Européens, et aussi à des idées superstitieuses.

Sur la côte occidentale, notamment dans la baie de Saint-Augustin, où

depuis le xvne
siècle tant de navires européens ont fait relâche, les Saka-

lavà, vezô comme masikoro, c'est-à-dire des côtes comme de l'intérieur, ont

fréquemment infligé aux traitants et aux marins de mauvais traitements,

les pillant, les rançonnant, quelquefois même les tuant (1)
. Mayeur, venu

en 178b chez les Bezanozanô, peuplade cependant douce et hospitalière

entre toutes, pour y acheter des esclaves, y fut en grand danger d'être

pillé à cause de la masse de marchandises qu'il avait avec lui; ceux-ci

tinrent en sa présence et devant ses nombreux porteurs un habary,

grand palabre, où plusieurs orateurs demandèrent qu'on le tuât pour

s'emparer de ses marchandises; après une discussion très longue, la ma-

jorité des assistants décida qu'on se contenterait d'exiger de lui un fort

cadeau : celui qui avait, le premier, proposé de le mettre à mort l'em-

mena dans sa maison où il le traita fort bien, et ils furent par la suite

en si bons termes que Mayeur fit avec lui le serment du sang (2)
.

Au siècle dernier, les missionnaires qui tentèrent d'évangéliser les

Sakalavâ, aussi bien que les traitants créoles et européens venus pour

commercer dans l'ouest et dans le sud de Madagascar, ont subi toutes

sortes de vexations. En 1 8 ^ 5 , les RR. PP. Cotain, Dénieau, Monnet et

Neyraguet, vinrent à Saint-Augustin pour y fonder une mission; ils y

furent accueillis à bras ouverts par les indigènes
,
qui ne cessaient de

O Entre autres : en t52g, deux mate-

lois dieppois venus avec tes frères Parmen-

tier sur la côte du Mailakâ; en 1687, plu-

sieurs matelots portugais à Boina; en 1 595 ,

un pilote hollandais à Saint-Augustin; en

1608, le capitaine anglais Piichard Rowles

et cinq marins; en 16A6, cinq colons anglais

à Saint-Augustin; en i65o, onze matelots

et colons anglais; en 1662, deux matelots

hollandais dans le Nord-Est; en 1668, un

docteur hollandais et huit marins dans le

Nord; en 1672, le traitant hollandais John

Nieuhoff et cinq matelots dans la haie d'Ani-

pasinduvâ; en 1680, l'équipage d'un hiï-

gantin anglais dans la baie de Lovobé; en

1723, cent quatre pirates anglais dont le

navire s'était mis à la côte dans le Nord

(Bucquoi , Coll. Ouvr. anc. Madag. , t. I, p. 79
et 81, i58, 190, 42 3; t. III, p. i85. 270,

299, 3 lio, 363-366, 617; t. V, p. 12 9), etc.

(2
) Voyage à Ancove en 1785, Ms. du Bri-

tish Muséum et Copie Bibl. Grandidier, p. 19.

F.T1I50GIUPIIIE.

Il N A I l"N Ml.



58 MADAGASCAR.

leur manifester la grande joie que leur causait, disaient-ils, leur venue

parmi eux, les appelant leurs cr parents », leurs «père et mère»; mais

après avoir conçu les plus grandes espérances au sujet du succès de leur

apostolat, ils ne tardèrent pas à se rendre compte du peu de foi qu'ils de-

vaient avoir dans les paroles et les promesses de ces gens qui les harcelaient

de demandes de cadeaux; lorsque les Pères, ayant déjà fortement entamé

leur petite pacotille, refusaient de leur en donner parce que, disaient-ils,

ils n'auraient plus rien pour acheter des vivres et qu'alors ils mourraient

de faim : cr Mourir de faim, s'écriaient-ils! mais ne sommes-nous pas là,

n'avons-nous pas du maïs, des bœufs, du miel? et tant que nous en au-

rons, soyez assurés que vous en aurez. » Néanmoins, dès que les cadeaux

cessèrent, les kabary, les palabres, se firent fréquents; on les accusa

d'avoir de méchantes intentions, et aux flatteries, aux caresses des pre-

miers jours succédèrent des tracasseries de toutes sortes, des insultes,

jusqu'à ce qu'enfin, le 28 septembre, io3 jours rr après avoir débarqué,

le cœur plein de joie et d'espérance » , les Pères se virent entourés par

une troupe de six cents Sakalava hurlant et brandissant leurs armes, qui

les sommèrent de quitter le pays, les traitant de malfaiteurs, de traîtres et

d'empoisonneurs; force leur fut de partir et, avant de quitter le sol mal-

gache, ils les virent se jeter sur la case où ils logeaient et la détruire'
1
'.

Plus récemment, en 1 8 7 h, un missionnaire norvégien, le Rév. L. Rostvig,

ne put demeurer à Tuléar d'où les indigènes le chassèrent à coups de fusil,

et il dut aller se réfugier à Morondavâ, chez les Salakavâ dépendants des

Merina ; ce n'est que quatre ans plus tard qu'il put y revenir. Dans ces deux

cas, les Pères comme le Rév. L. Rostvig ont été chassés en réalité comme

mpamosavy, comme sorciers : des gens qui ne font pas le commerce,

qui refusent de prendre femme, qui passent leur temps à lire et à mar-

motter des prières, dont les vêtements, la tenue, la vie diffèrent étrange-

ment de celle des traitants et des marins qui ont coutume de fréquenter

ces pays, ne pouvaient être aux yeux des Malgaches que des sorciers.

En 1887, le missionnaire norvégien ÎNielsen Lund fut plusieurs fois

"' R. P. de la Vaissière, Hist. de Madagascar, I. I, i884,p. 88-89.



ETHNOGRAPHIE. 59

menacé de mort dans le sud de l'île : un soir, il se vit attaqué par une

bande de Sakalavâ qui hurlaient : crNous allons vous tuer! Oui, nous vous

tuerons!» mais à ce moment, une étoile filante ayant tracé dans le ciel

une ligne de feu, M. Nielsen Lund la montrant du doigt leur dit : rt C'est

Dieu, le maître du ciel et de la terre, qui envoie cette étoile», et les

Sakalavâ s'arrêtant soudain et mettant, suivant leur coutume, leur main

devant leur bouche en signe d'étonnement, s'écrièrent : «Il parle à Dieu ! »

et, devenus calmes et paisibles, ils rompirent une canne à sucre avec lui

en témoignage d'amitié: en réalité, ils voulaient tout simplement le piller.

Mais ce n'est pas seulement avec les missionnaires que les Sakalavâ et

les Malgaches ont agi de la sorte. L'un de nous, dans une de ses explora-

tions en pays mahafaly, fut un jour entouré par une foule d'indigènes

qui, hurlant, brandissant leurs sagayes et leurs fusils, le menacèrent de

le tuer, et finalement se contentèrent de le dévaliser; quant aux traitants

établis sur les côtes Ouest et Sud, ils ont été fréquemment pillés et

quelques-uns même tués : longue est la liste des méfaits que les Sakalavâ,

les Mahafaly et les Antandroy ont commis à leur égard dans le Nord-Ouest,

au Ménabé, à Tuléar et à Nosy Vé, à la baie des Masikorô, etc. : soit la

mise à sac de leurs établissements, soit le pillage de leurs navires; sans

remonter à ceux de la Marie-Caroline à Baly en i858, et de la Grenouille

à Soa-Ranu en 1860, encore en 1896, le \k mars, les principaux chefs

antandroy, suivis de deux cents hommes armés de fusils et de sagayes,

ont pillé les comptoirs de MM. J. Bonnemaison et Hermann, Fulgence et

Rosiers aîné, et d'un Anglais, M. Thompson, dont les agents durent s'en-

fuir dans la brousse; à leur retour, ils trouvèrent leurs maisons et leurs

magasins brûlés, leurs marchandises emportées (1)
.

t
1

' Dans les régions où les indigènes sonL sements de traite, mais, sous un prétexte

depuis plus longtemps en relations avec les quelconque, ils condamnaient les traitants

Européens, ils n'incendiaient pas les établis- à payer une amendée.

<"' MM. Fullet, Rosiers et César Pépin, que fréquentait l'un de nous lors de son séjour à Tuléar en 1868

,

durent donner aux chefs une certaine quantité de marchandises parce qu'ils l'avaient aidé dans ses opérations

topographiques et dans ses recherches d'histoire naturelle. En janvier 1889, 275 Mahafaly vinrent à Nosy-Vé,

ilôt où le résident de France, M. Campan, et les traitants de ta cote Sud-Ouest s'étaient récemment installés

pour fuir les exactions des Sakalavâ de la baie de Saint-Augustin, et, ayant soi-disant l'ordre de les chasser

de leur pays, ils tinrent un grand palabre, un grand kabarjj, qui se termina par une course échevelée de



60 MADAGASCAR.

XII. Vanité, hespect humain, dignité personnelle, amour-propre. — Les

Malgaches sont foncièrement vaniteux, ils ont un amour-propre puéril,

souvent ridicule (1)
, mais ils n'ont pas ce sentiment de la dignité person-

nelle, ce respect humain, ce point d'honneur qui ont façonné nos sociétés

civilisées; ils mendient sans honte, avec importunité : avant la conquête

par la France de Madagascar, les chefs et les rois eux-mêmes des peu-

plades indépendantes harcelaient de leurs demandes les traitants éta-

blis dans leur pays, aussi bien que les étrangers de passage (2)
, se faisant

donner du vin, du rhum, des étoffes, des piastres, etc., contractant avec

eux des dettes dans l'intention formelle de ne pas les payer, empruntant

des objets qu'ils ne rendaient pas, etc. Aucune requête, si humiliante

qu'elle fût, ne les rebutait; il est dans leur nature de toujours demander,

et, s'ils donnent quelquefois, c'est dans la conviction qu'on le leur rendra

au décuple; pour gagner un modeste vola kcly, quelques sous, ils sont

capables de tout faire, et les Européens qui ont parcouru Madagascar ont

(1
' Modave raconte, en 1768, que plu- leur pays et d'y commercer. SI ceux-ci ne

sieurs Roandrianâ ou seigneurs antanosy de condescendaient pas à leurs demandes,

la province de Fort-Dauphin furent trois- ne satisfaisaient pas à tous leurs désirs, ils

ses et très me'contents parce qu'il refusa de prononçaient des discours longs et empha-

tirer le canon en leur honneur et de faire tiques où ils les traitaient d'hommes sans

ranger la troupe sous les armes lorsqu'ils foi et sans honneur, d'hommes dénués de

venaient lui faire visite au fort. tout bon sentiment, les menaçant de les

(2
) Mendier et importuner les Européens chasser et quelquefois de les tuer, car,

par leurs demandes incessantes était, dans « jiuisqu'ils leur refusent les petites choses

leur pensée, un droit, du moment qu'ils qu'ils demandent, c'est qu'ils sont les enne-

leur laissaient la liberté' de demeurer dans mis de leur roi et les leurs» l
a
'.

ces Mahafaly poussant des cris sauvages et brandissant contre les Européens leurs fusils et leurs sagayes; il

ne partirent que lorsque les six établissements de l'endroit eurent cbacun payé ttcent marchandises», c'est-à-

dire une quantité de marchandises de diverses sortes en usage dans le commerce de troc de ces parages,

valant environ au prix d'acliat une centaine de francs; et, en partant, ils crièrent qu'ils ne tarderaient pas à

revenir pour couper le coup à Campan et porter sa tête à leur roi Lahilafika; ils revinrent en effet quelques

heures après, mais non plus en ennemis, en amis au contraire, déclarant que tout était pour le mieux, qu'ils

ne les chassaient plus, car, disaient ils, ^vous êtes de braves gens qui faites du bien à notre pays».
*' Ce n'est pas, d'ailleurs, avec les seuls Européens que les chefs quémandaient sans vergogne et avec importu-

nité ; ils agissaient de même avec leurs sujets, qui n'avaient qu'à s'incliner et à satisfaire leur fantaisie : l'un de

nous étant arrivé au village de Saloavaralra, dans le pays des Antanosy émigrés, avec une troupe nombreuse

de serviteurs et de porteurs que commandait un certain Karavatd, Rabefanery, le seigneur du lieu, voyant

entre les mains dudil Karavato, qui était un de ses sujets, une hache toute neuve que celui-ci avail achetée à

Tuléar de ses deniers, s'en empara aussitôt et, l'ayant examinée en connaisseur et appréciée, il la mit de

coté pour lui, puis il lui ota de dessus les épaules son lamba en cotonnade bleue et se l'appropria sans plus

de phrases ni de cérémonies; la femme de Rabefanery, la princesse Ramomà, de son coté, lui enleva de dessus

la tête la petite calotte de jonc qui lui servait de couvre-chef et, l'ayant tournée et retournée en tous sens

et la trouvant de son goût, elle s'en para et s'en fut ainsi chez elle.



ETHNOGRAPHIE. 61

été journellement témoins de ce manque de dignité : il est juste de dire

que, dans ces pays encore barbares, où le travail intellectuel est pour

ainsi dire nul, tous les travaux manuels ne sont pas regardés comme vils

et méprisables; quelques-uns étaient plus particulièrement réservés aux

esclaves, mais les plus hauts personnages faisaient, chez les Merinâ par

exemple, les fonctions de domestiques à l'égard de leurs supérieurs, les

rr généraux '• servant les «maréchaux v et ceux-ci apportant les plats

sur la table du Premier Ministre, enlevant les assiettes vides des convives,

leur versant à boire, sans que personne s'en montrât choqué et y trouvât

à redire {1)
, et dans tout Magadascar ne répugnaient pas à des besognes

qui nous semblent d'un ordre tout a fait inférieur'
2
'.

Il faut toutefois reconnaître que si les Merinâ sont, comme tous les

autres Malgaches, vaniteux, ce sentiment, qui n'est chez ceux-ci que puéril

et souvent ridicule, s'élève chez les premiers jusqu'à un juste orgueil , tout

exagéré qu'il est, de leur supériorité sur les autres peuplades de l'île :

Tanindrana angaha hianao no miadaladala tahaky io ? [Es-tu donc né

hors de l'Imerinâ pour faire de semblables bêtises?], disent-ils à un des

leurs qui agit mal; ils sont en effet fiers de leur pays, qu'ils considèrent

comme le plus beau du monde, et d'eux-mêmes qui se croient d'une

race supérieure; aussi ont-ils l'amour-propre, que n'ont pas les autres

Malgaches, de se faire bien juger par les Européens, dont ils observent

les faits et gestes pour les imiter autant qu'il est possible.

O Du reste, ces haut gradés étaient (2) Telles que raccommodages et ravau-

même quelquefois, eux aussi, fustigés publi- dages de vieux objets divers, de méchantes

queinent, tout comme les simples soldats. hardes, etc. '
a
'.

*' Un manamboninahitrâ , officier hovâ, apporta à l'un de nous, qui était à Manjâ dans l'Ouest, une

vieille carcasse de parapluie qu'il venait le prier de raccommoder, n'ayant pu y réussir lui-môme : et, croyant

agir très honnêtement, il lui proposa pour ce travail un voamenâ (o fr. 20), à lui qui était cependant quali-

fié du titre de murosahj [de maréchal] et considéré comme ayant roa amby ny folo voninahitrâ [c'est-à-dire

12 honneurs].— Le Rév. Pickersgill raconte qu'un officier d'Ankavandrâ est venu lui demander son aide pour

raccommoder un des souliers fort vieur qu'il portait aux pieds, et dont le talon s'était détaché. — Entrant

dans le village barâ de iMandatany, le Rév. Richardson vit un homme en train d'équarrir un tronc d'arbre :

(tEh bien : mon garçon
,
j'ai justement besoin de vous ! arrangez les piquets de ma tente». — trAvec plaisir !» ,

répondit le charpentier malgache; et, en très peu de temps, il les arrangea fort bien : c'était Sandratrâ, le roi

du pays. — C'est aussi le petit roi anlanosy de Saloavaratrà , Rabefanery, qui tailla dans la peau d'un bœufles

sandales dont l'un de nous avait besoin : il était le plus habile it cordonnier» du pays. Que de fois n'avons-nous

pas eu, les uns et les autres, comme porteurs de paquets des personnages importants qui ne dédaignaient pas

de gagner de cette manière quelque menue monnaie !



62 MADAGASCAR.

Certainement ils ont une outrecuidance assez sotte, et l'on comprend

que le baron Milius ait écrit au Ministre de la Marine : rrRadama I
er

et

Jean René sont insolents à mon égard et font preuve dune dignité puérile;

ce chef de Noirs, dans une lettre écrite entièrement de sa main, élève des

prétentions étonnantes, parlant de ses lois et demandant à connaître les

nôtres (1) .» Avec leurs accoutrements de carnaval et leur attitude guindée,

leur gravité risible, les officiers merina, qui se croyaient les plus impor-

tants personnages du monde, étaient à nos yeux fort ridicules; mais il n'en

était pas de même aux yeux de leurs subordonnés et des autres peuplades.

Quand Radiloferâ, le fils du Premier Ministre, revint de France à Mada-

gascar en octobre 187b et qu'il écrivait à l'un de nous peu de jours après

arrivée à Tananarive : «La foule est venue me voir! Il y avait plus de

monde que quand la Reine sort, et tous étaient enthousiasmés de moi! J'ai

fait devant la Reine un discours en français (qu'il parlait fort mal, soit

dit entre parenthèses), que j'ai ensuite traduit en malgache, car personne

dans l'assistance ne comprenait le français (heureusement pour lui, peut-

on dire!)», sa vanité prêtait certainement à rire et, toute risible qu'est

cette vanité qui nous parait si sotte, elle n'en a pas moins excité chez les

Merina l'envie d'imiter les Européens, de se hausser à leur niveau, le désir

de s'élever par l'instruction et par l'industrie au-dessus des autres Mal-

gaches : Radamâ I
er

, à qui l'on avait dit que les Malgaches étaient, avec

les Nègres d'Afrique, les seuls êtres au monde qui ne sussent ni lire ni

écrire, fut très ému de cette déclaration et décida qu'il fallait que son

peuple fut instruit, car «je préférerais, dit-il, ne pas être roi qu'être le

roi de barbares».

Les Merina ont des sentences pour se moquer des présompteux :

Mandoka lenafoana tsy mbola hila ny olona, aoka ny olona no hilaza, aza

manaho tena foana [De quoi se vante-t-il? personne ne le sait; qu'il

attende donc que les autres le louent, car il ne faut pas se glorifier soi-

même], et Ny anarana no tsy rekllra, ny ao an-trano no manivaiva [On

n'est pas toujours digne du nom qu'on porte, les serviteurs sont là pour

in Arch. Minist. Col. : Madagascar, Correspondance générale, carton XV, dossier 1 (1827).



ETHNOGRAPHIE. 63

en témoigner]; et pour rappeler les grands et les orgueilleux à la modestie

ou les prémunir contre les dangers des hautes positions : Izay minngiringy

no potraka, izay mioty manta no hony [Celui qui monte trop haut, tombe;

celui qui mange des fruits trop verts devient malade (l'orgueilleux est

humilié, celui qui veut acquérir trop vite s'expose à ne rien avoir)], et

Izay avo alan-drivotra [Ce qui est élevé est exposé aux coups de vent

et est souvent renversé].

XIII. Patience, entêtement. — Les Malgaches sont patients et entêtés,

mais leur entêtement provient bien plutôt d'un calcul et de leur mauvaise

foi que de stupidité et de bêtise, car ils cherchent à fatiguer leur inter-

locuteur, à déplacer la question, à gagner du temps, espérant avoir finale-

ment gain de cause : et ce procédé, tout grossier qu'il est, leur a souvent

réussi, surtout en politique.

Lorsqu'ils en veulent à quelqu'un, ils attendent patiemment l'occasion

de se venger, sans céder à la passion du moment.

XIV. Hypocrisie , mensonge, fourberie, traîtrise. — La sujétion tyran-

nique à laquelle la plupart des Malgaches étaient soumis, le respect de la

force, qui est pour les faibles une des formes de la rrlutte pour la vie7;
(l)

,

les a induits à mal : un de leurs principaux vices, vice qui est l'objet

de leur admiration et qu'ils s'évertuent à inculquer à leurs enfants, est

en effet l'hypocrisie avec son cortège de mensonges, de ruses, de fourbe-

ries, de perfidies, de trahisons; cr ils ne font jamais la guerre à leurs voi-

sins qu'après avoir endormi leurs soupçons par des caresses perfides » (2)
,

(1 ' Comme l'exprimaient avec une Iran- se lasser le refrain suivant : «Obéissons-leur,

chise brutale les Barâ qui, accompagnant puisqu'ils sont les plus forts» <
a
>.

nos officiers en reconnaissance dans leur '
2

' Arch. Minist. Col. : Madagascar, Cor-

pays après notre conquête, chantaient sans respondance générale (i8i8) (b)
.

"' Les Merina ont des dictons qui dépeignent bien la triste situation des pauvres gens à l'égard des

puissants et des riches: l\y omby mahia isy mba lelajtn'ny namany [Les bœufs maigres ne sont pas léchés par

leurs compagnons], et JVi/ malaheh tsy mba havan'ny manana [Les pauvres ne sont pas les parents des riches].
b

i Lorsque M. Campan, neveu de feu Laborde et agent du Gouvernement français, dont les justes reven-

dications au sujet de la succession de son oncle avaient été la cause de la guerre faite aux Merina en i883,

revint à Tananarive en 1891, ses nombreux amis se tinrent ouvertement à l'écart de peur de se compromettre

vis-à-vis des autorités, quoique le Premier Ministre l'eût bien accueilli; dans la rue, ils le croisaient sans le

saluer, sans même le regarder, mais ils lui faisaient savoir en secret qu'ils seraient heureux de le rencontrer chez

des tiers, et il y en eut même qui lui proposèrent de le saluer tren clignant de l'œiln.



64 MADAGASCAR.

ne suivant pas le conseil que leur donne la vieille sentence : Misa roa

hoatry ny manavy : manidina , vorona; mipetraka, totozy [Ne soyez pas

comme les chauves-souris qui se font passer pour des animaux différents

suivant les occasions : oiseaux quand elles volent, souris quand elles se

posent]. A les entendre pourtant, ils sont les meilleures gens du monde;

mais leurs actes sont bien différents de leurs paroles ; le manque de sin-

cérité est en effet un des trails principaux du caractère des Malgaches (l)

,

dont il est extrêmement difficile de connaître l'opinion (2)
; ils n'aiment

pas à donner le motif de leurs actes, et l'on ne sait jamais la vraie raison

qui dirige leur conduite.

Lorsqu'ils ont une demande à formuler, ils commencent par parler

de choses et d'autres, et il est impossible, souvent pendant longtemps, de

savoir où ils veulent en venir; ce n'est qu'après de longs discours sans

suite qu'ils arrivent comme par hasard au vrai sujet de leur visite.

Ils font volontiers des promesses, mais ne les tiennent pas. Pour en

I 1 ' Ce manque de sincérité tient beau- il faut les bien «ruminera, car comment

coup à la méfiance qu'ils ont tant à l'égard savoir ce qu'il est bon de faire si l'on n'y

de leur chefs qu'à l'égard des étrangers' 8
' : pense pas nuit et jour, si l'on n'y réfléchit

dans leur ancien état social, ils avaient pas pendant plusieurs nuits] (R. P. Callet,

besoin d'être prudents, circonspects : Ali- Bull. del'Acad. malgache, i«)o3, p. 122).

nina aoha ahha ny teny vao manao,fa tsy hila <
2

' Ils ont l'air de consentir à tout ce

izay atao raha tsy aïinina, rehefa zavalra tsy qu'on leur demande, de vouloir suivre les

maihina, tsy laitaizina, aïinina izany [Les avis qu'on leur donne

'

b
', et ils n'en ont nul-

affaires ne doivent pas se faire à la bâte, lement l'intention M,

<"> Rajoolson, petit-fils du Premier Ministre, qui était en réalité notre ennemi acharné et nous haïssait

comme son père, disait à un journaliste au lendemain de l'étahlissement du protectorat français en iS85 :

tNous sommes reconnaissants envers la France de la puissante protection qu'elle nous accorde, et nous lui prou-

verons notre gratitude par une fidélité à toute épreuve. Nous aimons beaucoup la France, qu'on ne peut

aimer que passionnément. » Les événements l'ont bien prou\é! — L'évangéliste malgache Radavidrâ, qui ne

cessait de manifester depuis de nombreuses années une grande malveillance au R. P. Rrégère, à qui il se plaisait

à jouer maints mauvais tours, se trouvant avec lui à un diner de gala chez le Gouverneur de Fianarantsoa,

n'a pas hésité à porter un toast à trson ami son très cher ami» le P. Rrégère, et a demandé la permission

de irmandibyjj, de danser de joie, à l'occasion de l'heureuse chance qui les réunissait : il n'y a pas à Mada-

gascar un résident, un voyageur, qui n'ait souvent entendu de semblables compliments, aussi peu sincères.

I
b

' Andrianampoinimerinà, qui connaissait bien son peuple, ayant demandé aux soldats qui venaient de

terminer une expédition longue et dillicile ce qu'ils aimaient le mieux et ce qu'ils désiraient [lia no tia'nareo?],

et ceux-ci lui ayant répondu que rien n'était plus cher et plus doux à leur cœur que lui-même [Hianait 110

mamy nay su tia'nay] . leur dit qu'ils mentaient et que leur plus ardent désir était de retourner chacun chez

soi
[
Miunltiingia hianareo, Imy izy, fa ny hody nu maiiiy nareo] (R. P. Callet).

<
c

> Altvhu tsy maneno anio, disent-ils : c'est un coq qui ne chante pas aujourd'hui (mais qui chantera demain),

comme le coq de combat qui, battu, se tait le jour de sa défaite, mais entonne de nouveau son chant le

lendemain; de même, le Malgache cède parce qu'il ne peut pas ou n'ose pas résister, mais il ne se rend pas.



ETHNOGRAPHIE. 65

imposer à autrui, iis sont habiles à inventer toutes sortes de prétextes,

ils excellent à prendre les airs les plus doucereux et prodiguent les flat-

teries les plus basses et les plus grossières (1)

;
il ne s'agit pas en effet,

pour eux, d'être honnêtes dans leurs relations avec les gens auxquels

ils ne sont pas apparentés, qui n'appartiennent pas à leur clan, mais

d'être rusés : selon eux, la rouerie remplace la morale, et le mensonge

est une institution (2)
: de tout temps, de clan à clan, rr ils se sont entre-

trahis, se tenant constamment sur leurs gardes, se faisant continuelle-

ment la guerre n (3)
.

En réalité, ce sont pour la plupart des maîtres fourbes qui se plaisent

à abuser de la confiance d'autrui et savent prendre un air aimable et

bon enfant pour cacher leurs desseins.

Un père considérait comme d'un heureux présage pour l'avenir de son

fils et le bonheur de sa famille que celui-ci mentît et trompât avec habi-

leté, car, aux yeux des Malgaches, savoir bien mentir est une qualité plus

utile aux intérêts et aux plaisirs de chacun que la sincérité et la fran-

chise : au début, dans l'Imerinà, on a fait à la religion chrétienne le re-

proche de blâmer les mensonges, même ceux pour tromper ses ennemis,

car les Merinâ avaient l'ordre de cacher aux étrangers la vérité sur les

affaires du pays.

Il n'est donc pas étonnant qu'on ne pût pas compter sur une fidélité

qu'ils ne gardaient que si elle n'était pas en opposition avec leurs intérêts;

ce n'est d'ailleurs pas seulement avec les Malgaches d'autres clans et

avec les Vazahâ ou les étrangers qu'ils manquaient sans scrupule à leur

t
1
) Au lendemain de notre conquête, les choses d'Europe, pour le progrès, était

nombreux ont élé les Merinâ qui ont ce'- très suspecte.

iébré les bienfaits « providentiels» de notre (2) Aussi ont-ils de nombreux mois pour

occupation, la gloire de la civilisation fran- exprimer les diverses sortes de tromperies' 3
',

çaise, les grandes qualités des Vazahâ, sans t31 Flacourt, Hist. de Madagascar, 1661,

en penser un mot. et dont l'admiration pour p. 397 et 99.

'*> trDuplicitén, rr fourberie » , ttfrauden, trsupercherie» , « im posture » , se disent angoly ou fanangoliancï

,

holikoly, jitahu et famitahanâ, fanambakand, sombeluï ou sombia , solia, sandoku, sololijj, sodiliâ, vohony ou

fanomezambnhony, ontohim-bato,fangopangohâ, gorobahâ, tolohotS, komahay , jery roa ou taina roa [qui a deux

consciences], roy lela [qui a deux langues], fametsenâ, fihalsarambelatsihy, j'anavan-tsainâ , etc. — Mampiadi-

resaka, mamba miandry [tt Allumer n la conversation, puis veiller à l'instar du crocodile (se taire et écouter

ce qui se dit, laissant les autres se compromettre sans se compromettre soi-même)].

KTIINOGItlPUIE. Q



66 MADAGASCAR.

parole (1)
: leur fidélité n'était pas plus inébranlable envers leurs chefs,

qu'ils ne se faisaient pas faute d'abandonner dès que le combat semblait

mal tourner pour eux.

La calomnie était toutefois honnie entre les membres d'un même clan (2)
.

XV. Cupidité, intérêt, avarice. — La cupidité et l'intérêt sont le

mobile principal des pensées, des paroles et des actions des Malgaches (3)
,

qui sont très attachés aux biens matériels quoiqu'ils aient peu de besoins 14
';

ils préfèrent souvent se passer des choses qui leur font cependant envie

que de travailler pour se les procurer; mais, par contre, ils ne craignent

pas de mendier sans vergogne, de quémander avec importunité. Quand

un des nombreux petits rois de Madagascar allait voir un Européen

ou recevait sa visite, sa première question en s'adressant à l'un de ses

suivants était invariablement : Firy barikâ? [Combien apporte-t-il de

(1) Du plus grand, du Souverain lui-

même, au plus petit, ils faisaient des com-

mandes qu'ils n'acceptaient pas lorsqu'elles

arrivaient d'Europe ou qu'ils ne payaient

pas (a)
.

(2
' Les calomniateurs élaient même punis

assez sévèrement (b)
.

t3 ' Comme nous le verrons plus loin, les

femmes malgaches ont une grande liberté

de mœurs et se livrent facilement; toutefois

il est honteux pour une jeune fille de changer

d'amant tous les jours, ^à moins qu'il n'y

ait profit-; dans ce cas, il n'y a ni honte,

ni déshonneur.

^ On ne reconnaissait guère un riche

Malgache à son vêlement ou à son appa-

rence; pour n'être pas dépouillés par leur

chef ou par les fonctionnaires, ils cachaient

leurs biens. Du reste, en général, ils se

privaient de tout; ceux même qui avaient

des bœufs, des moutons, des cochons, des

volailles, ne mangeaient jamais de viande

que chez autrui ou à l'occasion de cérémo-

nies religieuses ou de famille.

'' Le peintre Coppalle, <|ue Radamâ 1" avait mandé à Madagascar en 1825 pour faire son portrait au

prix convenu de i,5oo piastres, fut fort étonné lorsque, débarqué à Foulpointe, il reçut des mains du gou-

verneur Rafaralahy une lettre du roi où celui-ci lui offrait seulement 750 piastres, la moitié du prix qui avait

été débattu et accepté en son nom à l'île Maurice : ttj'ai témoigné, écrit Copalle dans le récit de son voyage,

mon étonnement à Rafaralahy, qui m'a dit qu'il était autorisé à m'offrir quelque chose de plus, mais je lui ai

déclaré que je n'étais pas un marchand et que, puisqu'il en était ainsi, j'allais m'en retourner. Une heure

après, on m'a remis une seconde lettre, également du roi, dans laquelle mes conditions étaient acceptées.

Ces deux lettres étaient toutes deux venues de Tananarivc et portaient la même date, et Rafaralahy avait ordre

de ne me montrer la seconde que si je n'acceptais pas la diminution proposée dans la première sur le prix

convenu. Quelle ruseN [Manuscrit du Voyage de Coppalle à Tananarive (1825-1826), Bibl. Froberville à

Yillelouel, près de Blois]. Coppalle monta à la capitale par l'Aiitsihanakâ, et le portrait qu'il fit du roi fut

payé i,5oo piastres d'Espagne le 18 janvier 1826.
(b

> Aili-vn va maudits», tsy aritry ny vuhitra; andeha isika usia'nlsika hidy ny [On ne peut pas tolérer une

mauvaise langue clans notre village, il faut l'empêcher de médire], disent les principaux du village [\e fokon

olonà], et on lui impose une amende d'un ou de plusieurs bœufs, car ny manao vava ratsy, mandro omby enttna

manadio ny nasiana vava ratsy [le calomniateur doit tuer un bœuf pour racheter sa faute et pour indemniser

et purifier la personne calomniée].



ETHNOGRAPHIE. 67

barils de poudre?], Firykaniky? [Combien apporte-t-il de pièces de toile

bleue?], et il s'informait du nombre de barils de poudre, du nombre de

pièces de toile qu'il avait donnés en cadeau aux rois voisins. Ces rois et

princes mendiants s'asseyaient soit à la porte, soit le plus souvent dans la

salle qui compose d'ordinaire toute la maison où est logé le voyageur, et
y

restaient des heures. Pour se débarrasser de leur présence importune et

d'autant plus gênante qu'ils étaient généralement accompagnés d'une suite

nombreuse, on n'avait d'autre ressource que de leur faire un cadeau plus

ou moins important : l'un de nous, ne jugeant ni bon ni utile d'épuiser

ses marchandises de troc à leur bénéfice, a eu maintes fois de ces visi-

teurs qui, arrivés à 7 heures du matin, ne se sont retirés après une vaine

attente qu'au coucher du soleil.

L'intérêt entre pour beaucoup dans les démonstrations d'amitié et de

dévouement qu'ils prodiguent aux Européens (1)
. Tous les voyageurs qui

sont montés à Tananarive en Jilanjanâ [en palanquin] ont constaté que,

dans leur bavardage continu qui dure tout le jour et une partie de la

nuit, tant qu'ils sont éveillés, les maromita ou porteurs ne cessent de

prononcer les mots de sikajy, de voamenâ, de lasiray, etc., qui sont les

roms des subdivisions de la monnaie malgache : il n'est pour ainsi dire

jamais question que d'argent entre eux.

Toutefois il faut dire que les Betsimisaraka font exception à la règle,

car ils ne sont pas économes et, légers et imprévoyants, ils consomment

en quelques mois les produits de leurs récoltes, tout abondants qu'ils

soient; il leur faut ensuite se contenter de ce qu'ils peuvent glaner de

côté et d'autre (2)
.

Les Malgaches des hautes classes sont tout aussi intéressés, tout aussi

W tf L'empressement que tes grands met- chose» (Voyage à Madagascar, par M. de V.,

tent à venir voir un Européen, écrivait Car- p. i3<)).

peau du Saussay en i663, ne vient que '
2

' Il est vrai qu'ils sont généreux et par-

de l'espérance qu'ils ont d'en tirer quelque tagent volontiers ce qu'ils ont avec autrui' 3
'.

"> Une tradition qui a cours chez eux dit que, des deux fils d'un de leurs chefs, dont l'un très généreux
avait coutume de distribuer des vivres à tous ceux qui se trouvaient sur son passage, et dont l'autre, au con-

traire, parcimonieux, économisait tout son avoir, Dieu récompensa le premier et punit le second, d'où il résulte

que la générosité est une vertu et l'économie un vice.



68 MADAGASCAR.

avares que les pauvres gens (1)
, mais ils cachent leurs intentions et leurs

désirs sous les dehors d'une extrême politesse : quand le R. P. Berteux

entra en pourparlers pour l'acquisition d'un terrain en Imerina avec le

propriétaire, et lui en demanda le prix, celui-ci lui répondit: rr Celui que

vous fixerez, mon Père, car vous êtes mon ray aman-dreny[mon père et ma

mère], et je ne saurais marchander avec vous; cependant considérez que le

sacrifice que je fais pour vous faire plaisir est aux dépens de la nourriture

de ma famille, car nous autres Hovà, comme vous savez, nous n'avons

pour subvenir à notre pauvre existence que les arides montagnes de l'Ime-

rinà, etc. r Et il marchanda sou à sou.

Les actes de concussion, d'abus de confiance, de chantage, d'usurpation

de titres, de fausses dénonciations sont communs à Madagascar, surtout

chez les Merinâ qui sont, plus que les autres, sans scrupules et s'ingé-

nient à vivre et s'enrichir aux dépens d'autrui, mpihinam-balwaku [qui

sont mangeurs de peuple] comme on les appelle , et qui usent de moyens,

d'expédients [jilanttralsy] que la loi ne prévoit pas toujours, mais que la

inorale réprouve : cette catégorie de malfaiteurs comprend l'infinie variété

des mpitorokâ ou, comme on dit dans le Sud-Ouest, des petrakâ (2)
. Quoi-

qu'une sentence condamne les exactions des fonctionnaires qui abusent

de leur pouvoir pour pressurer leurs administrés : Tsy mely roha homana

aman-bolony [Ce n'est pas bien d'avaler chair et poils à la fois (comme un

fauve qui dévore sa proie sans la débarrasser de ses poils ou de sa plume)],

et qu'une autre recommande, quand on a à rendre la justice, de ne pas

avoir deux poids et deux mesures : Tsy mety rahamanao anatyfo maharary

sy zanaka Isy mba meloka [11 ne faut pas écouter ses désirs intimes et pro-

(1) Ce ne sont pas, en effet, les sentences <
2

' Pe/raFaniïrd[litt.: caché dans l'herbe],

qui blâment l'avare'"', ce sont celles qui pré- guet-apens, chantage (G. Julien, Institutions

client l'économie qui, seules, sont en vogue politiques et sociales de Madagascar, t. II,

chez les Malgaches >
b)

. p. 3/11-347).

M Mpanan-karena mahihitra, tsy tompony, fa mitahiry [Un avare riche n'est pas le maître de ses biens,

il n'en est que le gardien]; Iadano ny fanana'nau, fa aoka izaij [Vous êtes assez riche, jouissez main-
tenant], etc.

> Aza rotorotoina, fa adano tsava ny fananana [Ne vous hâtez pas de dissiper votre bien, usez-eu avec

sagesse]; Tsiisiu ny hanana
, fa tsy faim; ny rano a:a manam-paharitana [Economise: vos richesses, car elles

ne sont pas de l'eau et, du reste, l'eau elle-même tarit]; Ambezoy Isara ny takitrasa
, fa raha tsy ambezuina

Isarn , tsy azo
[
Ne prenez pas de repos avant d'avoir recouvré l'argent qui vous est dû, autrement c'est de l'ar-

gent perdit]; Ataovy Isiuii ny fanafi'min ny vola non [Ayez grand soin de bien cacher votre argent], etc.



ETHNOGRAPHIE. 69

clamer que son fils n'est pas coupable (quand il l'est)], ces mauvaises

pratiques n'en étaient pas moins générales sous le gouvernement malgache.

XVI. Vol, meurtre. — ce Tous fripons, à commencer par leurs rois r>,

écrivait en 170a le commandant de YAstrée, et tout récemment, en

1 891, Mangalalsa ny Sakalava iabij, andraka izao koa [Tous les Saka-

lavâ volent, moi-même je vole], disait l'un des meilleurs d'entre eux au

Rév. Walen qui blâmait devant lui ce vice si universel à Madagascar (1)
.

En effet, il était généralement admis parmi les Malgaches qu'on pouvait

voler sans remords pourvu que le larcin restât caché et que l'impunité

matérielle fût assurée : quels que fussent les moyens employés, on ne blâ-

mait que l'insuccès, et celui qui avait pillé, tué, incendié, grandissait

aux yeux des siens, pourvu qu'il eût réussi. Répétons toutefois qu'entre

membres d'un même clan, ils se conduisaient toujours fort honnêtement;

aussi l'abbé Mounier, l'un des premiers missionnaires qui sont venus caté-

chiser Madagascar, a-t-il pu dire : « les Antanosy ont le vol en horreur » (2)
:

en effet, les habitants d'un même canton ne se volaient jamais les uns les

autres, ils ne fermaient pas leurs maisons (3)
, mais ils ne se faisaient pas

faute de piller les gens des clans voisins toutes les fois qu'ils le pouvaient.

II y avait même des peuplades, notamment les Rarâ (4) et les Mahafaly,

pour lesquelles piller et tuer, enlever les femmes, les enfants et le bétail

d'autrui, boire du toakâ (du rhum) et vivre au milieu de leurs bœufs et

de leurs femmes, est, ou du moins était jusqu'à notre conquête, le comble

du bonheur et le but de tous leurs vœux. Aussi, quand ils circoncisaient

un enfant, faisaient-ils l'invocation suivante : « Puisse notre garçon être

U) Antananarivo Annual, 1891, p. 8.

(
2

) Mém. de la Congrégation de la Mission

[des Lazaristes), t. IX, p. 189.

f3) Sur la côte orientale, le vol était jadis

extrêmement rare, sinon inconnu; les Be-

tsimisarakâ se contentaient de planter un

morceau de bambou devant la porte de

leurs maisons lorsqu'ils ne voulaient pas

qu'on y entrât; depuis trois quarts de siècle

que leurs rapports avec les Europe'ens sont

devenus permanents et que ceux-ci ont

introduit à Madagascar le commerce des

liqueurs alcooliques, il n'en est plus de

même et les crimes sont devenus com-

muns.

(*) Les Barâ de l'Est, qui avaient dès

longtemps accepté la tutelle des Merinâ,

ont perdu ces habitudes de combat et de

vol et, les armes leur ayant été enlevées,

ils se sont livrés à l'agriculture, mais ceux

de l'Ouest ont continué leur vie de pillage

jusqu'à notre conquête.



70 MADAGASCAR.

habile à voler, être hardi au combat! et quand il mourra, que ce soit

par la sagaye ou par le fusil ! n ; ils parlaient de leurs vols comme

d'autres parlent de la moisson de leurs champs : trLe fusil est notre

bêche v , disaient-ils.

Les Merinâ ne le cèdent ou ne le cédaient en rien aux autres peu-

plades sous le rapport de la cupidité et de l'avarice : rr A la sortie des mar-

chés publics (qui se tenaient en Imerina loin des villages), écrivait Mayeur

en 178b, les Hovâ attendent dans les bois, pour les voler et les piller,

ceux qui s'en retournent chez eux, quand ils sont sûrs de le faire sans

risques : ces vols sont fréquents parce qu'ils restent impunis. Ils en com-

mettent de plus hardis, comme d'enlever les gardiens de troupeaux, les

laboureurs et les enfants qu'ils surprennent loin des lieux habités, et

même d'assaillir à main armée des villages écartés pour voler leurs habi-

tants'
1
'." Mais, sans considère!' le vol comme un acte criminel, leurs

chefs le leur ont défendu, sans grand succès, d'ailleurs, rr comme nui-

sible à la prospérité du pays a (2)
.

I 1 ' Mayeur, Voyage dans TAncove en 1780, Manuscrit du British Muséum, Fonds

Farquhar, et Copie Bibl. Gnmtlidirr, p. 02. — '
2

' Idem, ibid., p. 54-57 '*'•

'"' Le roi de Tananarive, Andrianamboatsimarofy, a lait en 1785 à son peuple le kabary ou discours

suivant, en présence de Mayeur: «C'est une honte que le peuple d'Ankova, le plus grand, le plus éclairé de

Madagascar, soit haï et méprisé par les autres nations. Prenez-vous-en, Ambaniandro, à cet amour du vol et

du pillage qui est général parmi vous et qui éveillera à la fin le courage de nos ennemis. Craignons de les

voir se lever contre nous, et dorénavant agissons mieux, méritons leur amitié et leur estime, établissons avec

les Européens des relations de commerce, donnons-leur ce qui leur est du, n'exigeons d'eux que ce qui nous

revient à juste titre, et alors nous serons aimés, respectés. Nos forces seront doublées et l'amour de ta paix

qui nous est naturel ne sera plus mis sur le compte de la lâcheté et de la poltronnerie qu'on nous reproche

aujourd'hui comme formant le fond de notre caractère.

tJe vous ai assemblés pour vous faire ces reproches; il ne faut pas qu'on dise : Le peuple d'Ankova attend

les voyageurs sur la route et les pille, il vole des familles entières pour les vendre comme esclaves, il est le

plus rusé, mais il est le plus lâche, car il se cache pour attaquer; il faut qu'on dise : Le peuple d'Ankova ne

fait de tort à personne, il respecte les voyageurs, il leur donne l'hospitalité, il accueille les étrangers avec

amitié, il l'ait le commerce avec loyauté, il n'attaque point injustement, mais, si on l'attaque, il se défend et

subjugue ses ennemis. Voilà la réputation qu'il faut que vous méritiez ! Je suis votre roi, et vous allez me jurer

que vous ne volerez plus, que vous ne pillerez plus personne, car, je le déclare
,
quiconque le fera à l'avenir

sera fail esclave, lui et sa famille, si ses biens ne suffisent pas au remboursement du vol et au payement de

l'amende de 200 piastres à laquelle je le condamne. Vous allez jurer en outre que vous ne ferez de tort à

aucun étranger, blanc ou noir, que vous n'achèterez aucune marchandise avec de la fausse monnaie ou de

fausses mesures; quiconque aura commis ce crime sera puni de mort.»

Le roi , s'adressant alors à Mayeur, lui dit : «Tu as entendu ce que je viens de dire. Mes intentions en effet

ne sont pas d'encourager les vices, mais de les punir. Cette réforme, je le sais, ne s'opérera pas aussi vite

que je le désire, car mes ancêtres ont toujours traité le peuple avec une indulgence qui l'a enhardi, mais je

l'y amènerai peu à peu en faisant des exemples. n Le kabary, l'assemblée, dura de 9 heures du malin à

5 heures du soir, et le roi le clôtura en donnant l'ordre d'annoncer dans tous les marchés qu'il venait de

faire serment de réprimer le vol et le pillage; cette proclamation eut lieu conformément à l'ordre d'Andrianam-

boatsimarofy et, dans la huitaine, fut connue partout.



ETHNOGRAPHIE. 71

En se civilisant, les Merinà ont hiérarchisé le vol, et, dans lexix
e
siècle,

ce n'a plus été que les chefs, les supérieurs, qui ont volé ou plutôt

prévariqué : les officiers pressuraient leurs administrés et étaient eux-

mêmes dépouillés par le Premier Ministre; comme l'a fait justement

remarquer M. Gautier (1)
, « en Imerinâ, un petit nombre d'individus avaient

le monopole du vol, sauvegardant toutefois les apparences, tandis que,

chez les Sakalavâ, le pillage était général et mutuel. . . Entre les Merinà

et les Sakalavâ, il y avait la différence qui sépare la concussion du cam-

briolage, le pot-de-vin du banditisme, en un mot, en y réfléchissant, la

civilisation de la barbarie ».

Et cependant, par une curieuse contradiction, lorsqu'un voleur de

bœufs ou d'enfants était pris en flagrant délit, il n'y avait pas de peine

assez sévère pour le punir : tantôt on lui coupait une main, qu'on attachait

à un piquet à l'entrée du village; tantôt, comme l'a vu l'un de nous dans

le Ménabé à la porte d'un fort merinà, on l'enterrait jusqu'au cou, ne

laissant dehors que la tête, et on le laissait mourir de faim et de soif;

d'autres fois, ainsi que le raconte M. Ferrand (2)
, on l'attachait solidement

à un poteau, et les gens du village le frappaient, le piquaient, l'en-

taillaient avec les outils et les armes qu'ils ont d'habitude à la main,

et généralement quelque hideuse vieille faisait sortir ses yeux de leurs

orbites avec la pointe d'une corne de bœuf, après quoi on le menait au

bord de la rivière où il était sagayé et son corps jeté à l'eau.

XVII. Liberté des moeurs, débauche. — A nos yeux, les Malgaches,

hommes et femmes, mènent une vie de débauche, étant d'un tempé-

rament sensuel et voluptueux et ayant des mœurs licencieuses ou plutôt

libres (3)
; mais, avant de les juger, il faut tenir compte de la conception

M Bull. Comité de Madag., 1895, p. 27-28.

2
' Les Musulmans à Madagascar, 1" partie

,

1893, p. 28.

<3 ) Les usages de l'hospitalité malgache

voulaient que les chefs de village et les

pères de famille missent à la disposition des

hôtes de passage et des vazahâ ou étran-

gers les plus jolies filles du pays : il n'y a

pas hien longtemps encore, les jeunes filles

betsimisarakâ du Sud qui venaient passer

la nuit avec un Européen apportaient leur

lanananâ ou long bambou dans lequel on

garde l'eau, et souvent le père ou la mère

venaient s'assurer, au poids de l'eau qui y

restait, si l'amour du vahiny ou du vazahâ

pour leur fille avait été grand. Dans les



72 MADAGASCAR.

qu'ils ont de la famille, conception très différente de la nôtre; en tout

cas, on peut dire que c'est inconsciemment qu'ils sont immoraux ou

plutôt amoraux, les liens du mariage étant très relâchés et l'adultère du

mari, aussi bien que celui de la femme, n'étant généralement pas regardé

comme criminel : crLa femme se prête à qui la veutw, dit un vieux pro-

verbe; et en effet, la femme malgache, qui n'est cependant ni vicieuse,

ni passionnée, s'offre ou du moins s'offrait à tout venant sans honte,

comme par devoir (1)
. Disons toutefois que, malgré cette liberté excessive

des mœurs, il est honteux pour une jeune fille de prendre tous les jours

un nouvel amant; mais, comme nous l'avons déjà dit, lorsqu'il y a profit,

il n'y a plus ni discrédit ni honte. Font exception les femmes des clans

nobles Antimorona, qui sont plus chastes et plus fidèles à leurs époux que

les autres femmes malgaches et pour qui l'adultère est une honte. La

moralité est également plus haute chez les Antifasinâ et les Antisakâ'2
' que

chez la généralité des Malgaches, qui ignorent la chasteté du haut en bas

de l'échelle sociale et n'ont aucune retenue dans leurs actes, leurs gestes

et leur langage (3)
: non pas que les femmes manquent d'une certaine

régions peu fréquentées par les Europe'ens,

où les femmes en avaient peur, tes usages

étaient différents, mais nullement pour

obéir à un sentiment moral. — Partout

d'ailleurs, sauf jadis en Imcrinâ, lors des

orgies, au bruit infernal des tambours et

autres instruments, aux cris des ivrognes,

on voyait hommes et femmes, surtout jeu-

nes gens et jeunes filles, sauter et s'enlacer

presque nus, le visage barbouillé de terre

blanche ou jaune.

'•' Dans l'Imerina, à chacune des deux

grandes fêtes, au fandroanâ [la fête du nou-

vel an] et au famoranâ [le jour de la cir-

concision], il y avait un jour qu'on nom-

mait androtsimatij (sous-entendu manotâ)

[jour où il était permis de tout faire sans

encourir la peine de mort], jour de licence

et de débauche générales. Le Souverain en

accordait anaty Rovâ [dans l'intérieur du

palais] quand bon lui semblait; Radama I
er

a souvent autorisé ces sortes de saturnales.

(2)
(f Ces peuplades ont des mœurs relati-

vement pures; i'enfance y est jalousement

protégée contre la dépravation» (G. Julien,

Inst. polit, el soc. de Madagascar, t. I, p. &6).

I
3

' Hommes, femmes et enfants parlent

de tout avec la plus extrême licence

'

a
'.

'*' Nulle part, pour ainsi dire, les femmes ne s'efîarouclient ni des paroles, ni des caresses. Dans les par-

ties du pavs que ne fréquentaient pas les Européens, elles leur paraissaient "plus retenues, moins libertines

que sur les côtes» (Dumaine, 1792); mais cette retenue était simplement due à la crainte que leur inspi-

raient les étrangers avec lesquels elles n'étaient point encore familiarisées. Le Rév. Richardson raconte que,

dans plusieurs villages bar;i , lui et ses porteurs ont été hués et invectives par les femmes qui leur prodiguèrent

les noms les plus injurieux et les plus grossiers parce qu'ils ne s'y arrêtaient pas pour y
passer la nuit. C'est

ce que maint voyageur a constaté de-ci de-là dans ses pérégrinations.



ETHNOGRAPHIE. 73

pudeur, mais cette pudeur ne peut aucunement se comparer à celle que

nous considérons avec raison comme la première des grâces de la femme

civilisée.

XVIII. Ivrognerie. — Au nombre des principaux vices des Malgaches

il faut compter l'ivrognerie, vice auquel ont été seuls soustraits pendant

longtemps les Merinâ par suite des peines qu'encouraient, en Imerinâ,

les ivrognes. Ce n'est pas qu'ils ne supportent admirablement les priva-

tions; mais, dans l'Est comme dans l'Ouest, de même que dans les pro-

vince centrales autres que l'Imerinâ, toutes les fois qu'ils pouvaient se

procurer des boissons alcooliques, ils ne manquaient jamais de s'enivrer

jusqu'à l'épuisement total de ces boissons : et, quand ils sont ivres,

hommes et femmes se conduisent rc comme des bêtes fauves». D'ailleurs,

quand ils boivent, les voisins et les passants en ont leur part.

Ils savaient distiller la canne à sucre et le jus de divers fruits, ils

faisaient de l'hydromel; mais leur betsabetsâ, leur toakâ, leur barisâ, leur

roboh-antely étaient en somme faibles, et il ne leur était pas facile, pares-

seux comme ils l'étaient, de s'en procurer de grandes quantités; le mal

déjà grand (1) a empiré lorsque les Européens ont introduit à Madagascar

l'arack ou rhum très fort, dont le litre coûte quelques sous et qui a été

vite partout le bienvenu (2)
. Dans l'Est surtout, qui est en rapports con-

stants avec les colonies de Maurice et de la Réunion, il y a dans la plu-

part des maisons une barrique de rhum, et hommes, femmes, enfants

en boivent à satiété; des milliers de Betsimisarakâ vivent dans un état

presque chronique d'ivrognerie, ce qui est une cause terrible de démo-

ralisation, de dépopulation et de toutes sortes de maladies. Dans l'Ouest,

où les occasions de s'enivrer sont moins fréquentes, ils ne s'en livrent

pas moins à des orgies interminables toutes les fois qu'ils le peuvent : aux

naissances, aux mariages, aux enterrements surtout, tous s'enivrent à

C rLes habitants de la baie d'Antongil ai- Collect. des Ouvr. anc. Madag. . t. I, p. a33).

ment passionne'ment les liqueurs, s'enivrant t
2

' Dans ces dernières années, on a

comme des pourceaux avec un breuvage planté dans le Betsileo dix fois plus de

qui est fait de miel et derizn (Corne'lis de cannes à sucre que jadis, pour faire du

Houtman, Relâche à Madagascar en 1095, rhum (Shaw).

ETHNOGr.iPniE. 10

WUtlIUE XATH



74 MADAGASCAR.

qui mieux mieux, hommes et femmes, les femmes encouragées par leurs

maris qui déclarent que le toakâ , la boisson, les rend plus aimables (1)
.

Cette ivrognerie ne laissait pas que d'être dangereuse, car, chez les

Sakalavà par exemple, qui jusqu'à notre conquête avaient toujours leur

fusil à la main, l'un de nous en a vu à maintes reprises qui ont tiré sur

les traitants de Tuléar parce que ceux-ci leur refusaient du rhum (2)
.

Il en était autrement en Imerinâ où, dès avant 1 y85, toute fabrication

de liqueurs enivrantes était formellement prohibée. Une loi très sévère

punissant ceux qui en buvaient a jusque tout récemment empêché le vice

de l'ivrognerie de s'y répandre comme dans tout le reste de l'île
(3)

. Mais

f
1
' Les grands du pays étaient les pre- '3) Le roi de Tananarive a violé cette loi

miers adonner l'exemple

'

a)
. à la fin du xvme siècle, mais il en a été

<2 > Notamment le jeune prince Ralambô, puni, car, devenu odieux à ses sujets, il

le fils du roi Lahimerijâ (b)
. perdit son royaume (c)

.

"I Andriantlabii'otsy, le fondateur du royaume sakalavà, est mort à la fin du xvn
e

siècle pour avoir bu
trop d'eau-de-vie à bord d'un brigantin anglais dont tout l'équipage fut massacré par ordre de son fils et

successeur, Tsinianongarivô, qui l'accusait d'avoir empoisonné son père (A. et G. Grandidif.ii, Coll. ouvr.

anciens Madaj;., t. lit, p. Cl 7); Modave raconte que ttMaimbô, roi des Antanosy, étant venu lui faire

visite, son fils l'avisa que son père s'enivrerait sûrement et de prendre garde, parce que, dans cet état, il

élait capable de biirc des malheurs»; il ajoute que fia paresse des indigènes ne peut être domptée que
par l'eau-de-vie, car il n'y a rien qu'ils ne fassent pour s'en procure™ (Arch. coloniales, 1768). Dans le

pays des Barà\ il n'est pas un village où l'on ne distille du rhum, et lorsque Naharovâ, la reine du Ménabé,
est venue voir l'un de nous à Tsimanandrafozanà , le matin de son arrivée elle était déjà ivre, en gaieté.

(b) Ce jeune prince tira contre l'un de nous et un colon, Achille Lemerle, qui causaient paisiblement,

parce que, voyant le prince ivre, ils ne voulaient pas lui ouvrir la porte de l'enceinte où ils se trouvaient :

heureusement un de ses compagnons de plaisir avait relevé le canon du fusil au moment où il pressait la

gâchette.

•"' «Le trait suivant, dit Mayeur dans le récit de son voyage dans l'Ankovà (l'Imerinà) en 1786, montre
quille répugnance les Hovà ont pour ce vice. Des gens de la cote apportèrent, il y a quelques années, an prince

Andrianamboatsimarofy de l'araik; il en but en secret et, le trouvant à son goût, en fit fabriquer de sem-
blable. Il ne crut pas d'abord mal faire en en usant modérément, car cette boisson lui donnait non seulement

des forces, mais aussi, ce à quoi il tenait beaucoup, de la hardiesse pour parler en public avec éloquence et

énergie. La souveraineté venait de lui échoir par suite de la mort de son grand-père Andrianamponimerinà,
prince sans volonté et sous le règne duquel les Hovà' étaient devenus un peuple de brigands; et Andrianam-
boatsimarolj", qui voulait régénérer les mœurs et était obligé de prononcer de fréquentes harangues dans les

nombreuses assemblées qu'il convoquait dans ce but, avait soin d'en assurer le succès grâce à sa liqueur favo-

rite; mais, peu à peu, il ne se modéra plus et, buvant avec excès, plongé dans une ivresse presque conti-

nuelle, il commit tous les crimes qu'engendrent la perte de la raison et les passions effrénées, perdant toute

dignité et toute retenue aux yeux de son peuple; celui-ci supporta longtemps sans se plaindre les excès et

les extravagances auxquels se livrait son souverain e! dont il était la victime; cependant, en 1872, ce

prince ayant tué sa vady bé, sa première femme, Rabatsovolâ
,
pendant qu'il était ivre, le peuple se sou-

leva et, s'étant emparé de son fils aine Ramaromanompô, encore enfant, lui dit, en assemblée plénière :

"Cet enfant est ton successeur légitime et nous le reconnaîtrons pour notre maître après toi; mais, puisqu'il

n'aurait auprès de toi que de mauvais exemples, nous allons l'emmener et nous le garderons avec nous;

tu ne le verras plus. Tu nous as accablés de toutes sortes de maux pendant tes ivresses, et nous les

avons supportés parce que tu es le fils de nos rois; mais tu as tué ta femme, et comme un pareil sort

attend peut-être cet enfant que nous aimons, nous voulons l'y soustraire. Donc, choisis : renonce à ta

criminelle passion, ou sinon tu perdras et ton royaume et ton fils. Nous te donnons huit jours pour nous



ETHNOGRAPHIE. 75

si l'ivrognerie y était sévèrement prohibée, les Merinà, une fois hors de

leur pays, ne se faisaient pas toujours faute de s'enivrer, et, depuis l'avène-

ment au trône de Ranavalonâ III en 1 883 , cette prohibition n'a plus été

respectée; beaucoup de débitants de rhum, la plupart des étrangers, se

sont établis à Tananarive même, et l'on buvait et l'on jouait dans leurs

boutiques : d'ailleurs l'exemple venait de haut, car le fils favori du Premier

Ministre était souvent, à cette époque, ivre mort.

S h. DIFFÉRENCE DES CARACTÈRES INTELLECTUELS ET MORAUX

DES PEUPLADES AGRICOLES, PASTORALES ET MARITIMES DE MADAGASCAR.

Les qualités et les défauts dont nous venons de parler sont, dans une

plus ou moins large mesure, communs à tous les Malgaches; mais les

habitants de l'île de Madagascar se divisent en peuplades agricoles, qui

ont une vie sédentaire, et en peuplades pastorales, qui, sans être à pro-

prement parler nomades, vaguent souvent de coté et d'autre: et il est

naturel que ces deux groupes de population, très différents par leurs

occupations et par leur genre de vie, diffèrent aussi par leurs mœurs

et leur caractère. Les peuplades agricoles de la région orientale et celles

du centre de l'île doivent même être, sous ce rapport, considérées à part.

I. Peuplades agricoles de la côte orientale. — Les habitants de toute

la région orientale, la côte extrême Nord-Est exceptée, sont principale-

ment adonnés à l'agriculture : ce sont les Betsimisarakâ, les Betanimenâ,

les Antambahoakâ, les Antimoronâ, les Antifasinâ, les Antisakâ et les

répondre; mais en attendant, tu resteras parmi nous sans honneurs et sans autorité, que nous transférons

à ton fiis.

;rLe jeune prince fut alors remis aux mains du chef des ManisotrS, Rainitsaralafy, etAndriananiboatsimarofy

resta accablé sous ce coup imprévu. Huit jours après, en une nouvelle assemblée plénière, il jura qu'il

ne boirait pins jamais de liqueurs fortes, déclarant que, s'il manquait à ce serment, il consentait à èlre

déchu de sa souveraineté. Le peuple satisfait lui prêta de nouveau serment de fidélité et d'obéissance, et

lui rendit son fils; puis on vota, et l'on promulgua une loi condamnant à mort tout individu coupable d'intro-

duire des liqueurs forles en Imerinâ. Andrianamboatsimarofy cessa en effet de s'enivrer et reconquit l'affec-

tion de ses sujetsn (Mayeoh, Voyage dans l'Ancove en 1785, Manuscrit du British Muséum, fonds Farquhar,

et Copie Bibl. Grandidier, p. Z10-&2). Mais Dumaine, le directeur en chef des traites à Madagascar pour le

roi, dit qu'en 1796 ttce prince était repris par sa misérable passion au point que, lorsqu'il ne pouvait se pro-

curer d'arack, il usait d'opium que les mnrchands arahes apportaient de Majunga et qu'ils débitaient en secret;

son inconduite et ses vexations l'avaient, à cette époque, rendu odieux à son peuple, de sorte qu'Andria-

nampoinimerinâ s'empara facilement de sa capitale, Tananarive, d'où il le chassa, le forçant à chercher honteu-

sement un asile chez un de ses parents, chez lequel il vécut dès lors sans considération et sans ressources-'.



76 MADAGASCAR.

Antanosy. Tous sont respectueux de l'autorité' et disciplinés; ils sont, dans

une certaine mesure, honnêtes et généreux, et sont propres; mais, tandis

que les Betsimisaraka et les Betanimenâ sont indolents et paresseux

quoique résistants à la fatigue, imprévoyants, versatiles et inconstants,

craintifs et même lâches, — ce qui les rend pacifiques et disciplinés,

bavards, querelleurs et processifs, — les peuplades du Sud-Est, qui

ont comme chefs des descendants d'Arabes, sont actives et laborieuses,

économes et âpres au gain, toutefois peu industrieuses, indépendantes,

belliqueuses et pillardes, toujours en quête de querelles et de disputes :

comme nous l'avons déjà signalé, quelques-unes n'accordent pas aux

femmes la même liberté de mœurs que dans le reste de l'île'
11

.

II. Peuplades agricoles du Centre.— A l'exception des Tsimihety, qui

sont plutôt pasteurs et paresseux'
2
', les habitants du Centre sont adonnés

à la culture comme leurs voisins de l'Est, mais ils ont à lutter contre un

sol et un climat moins propices; plus qu'eux encore respectueux de l'au-

torité et disciplinés, il n'en sont pas moins processifs; ceux surtout de

l'Imerinà et du Betsileo sont très industrieux et curieux de la civilisation;

actifs et laborieux, âpres au gain, économes et même avares, persévé-

rants, ils sont courageux quoique pacifiques, mais fanfarons et vindicatifs,

méfiants et corrompus; leur saleté est proverbiale, et leur peau, faute des

soins de propreté les plus élémentaires, est souvent couverte de boutons,

de squames et de pustules'3
'.

Les Betsileo, devenus aujourd'hui très craintifs, sont plus humbles,

plus défiants d'eux-mêmes, plus modestes, plus doux et par conséquent

plus dociles et plus respectueux que les Merinâ, auxquels ils sont infé-

rieurs en connaissances, n'ayant pas été en relations aussi anciennes et

aussi suivies qu'eux avec les Européens; ils sont moins énergiques au

travail, quoique grands et robustes, parce qu'ils sont d'un tempérament

(l) Voir à YAppendice tes nos
2 à 1 1 au leurs troupeaux, qui constituent cependant

sujet des divers caractères intellectuels et leur seule richesse-n (Capitaine Tralboux,

moraux des Malgaches de l"Est. Rev. Madag., mars io,o3, p. 228).

<
2

' crLes Tsimihety, qui aiment à vivre à (3) Voir à XAppendice les nos 12 à 26 au

l'écart, sont sales et ivrognes; ils cultivent sujet des divers caractères intellectuels et

à peine pour se nourrir et s'occupent peu de moraux des Malgaches du Centre.



ETHNOGRAPHIE. 77

lymphatique. Les femmes betsileo sont négligentes et paresseuses, pilant

un peu de riz, apprêtant nonchalamment les repas, cueillant quelques

brèdes, tissant ou cousant rarement, mettant une année pour confec-

tionner un lamba. Au contraire, <;-les femmes bezanozanô (comme les

femmes merinâ) sont fort laborieuses dans leur ménage et cherchent

par tous les moyens à gagner de l'argent » (1)
.

En réalité, les Merinâ seuls se sont montrés dans le passé aptes à un

travail suivi; ils ont l'instinct de l'observation et le don de l'imitation,

de la finesse et de la patience et sont possédés du désir de s'instruire (2)
.

Dès les premiers rois d'origine javanaise, dès Andrianjakâ, vers le milieu

du xvii
c
siècle, ils ont su unir et coordonner leurs efforts et ont exécuté

dans un but d'intérêt général des travaux remarquables, comme les digues

de l'Ikopâ et la transformation de grands marécages inutiles en rizières

fertiles

-

31
. Maintes et maintes fois, Andrianampoinimerinâ a proclamé que

ries paresseux sont dignes de mépris», car, ajoutait-il, creeux qui ne tra-

vaillent pas sont des traîtres qui pactisent avec notre ennemi si redoutable,

la famine, et, d'autre part, l'oisiveté et la faim les poussent au vol 55;

aussi tous les gens valides étaient-ils dans l'obligation de travailler, sous

peine d'être expulsés de leur communauté (4)
, de sorte que, de gré ou de

force, ses sujets étaient astreints au travail dans un but pacifique ou dans

un but de conquête. Il est certain que, de même que les immigrantsjava-

nais ont foncièrement modifié l'aspect physique des habitants de l'Imerinâ,

(1
' Dumaine, Voyage au pays d'Ankay en facilement la couture, la broderie, la fabri-

1790, Annales des voyages de Malte-Brun . cation de la dentelle, etc., et y deviennent

t. XI, 1810, p. 170-176. fort babiles.

;) Grâce à ces dons d'imitation et de (3) Brot, L'effort physique chez les Mal-

patience, les Merinâ ontréussi dans l'étude gâches, Rev. Madag., 2 e sem. 1908, p. 99.

de la musique, du dessin des langues, etc. :
f
4
' On prétend même qu'Andrianampoi-

les travaux qui exigent de l'abstraction leur nimerinâ faisait fouetter publiquement les

conviennent moins; les femmes apprennent fainéants (a)
.

"' Plusieurs sentences ou dictons montrent dans quelle estime on tenait les travailleurs : Raha manao ha

tsy ambininy, ampisambory, fa havana ory; fa raha miraviravy lanana, avelao, hivarina aman-lany [Si quel-

qu'un de laborieux est malheureux dans ses entreprises, secourez-le, car c'est un parent digne d'intérêt: quant

à celui qui reste les bras pendants, abandonnez-le à son sort, tombât-il à terre], et encore Vava tsy ambina
hahitan-doza , ary tongu-dava hahilan-hanina [Une bouche qui parle à tort et à travers causera des malheurs;
de grandes enjambées donneront à manger (trop parler nuit, mais prenez de la peine et vous en serez

récompensé)].



78 MADAGASCAR.

ils ont fortement marque' leur empreinte au point de vue social et moral.

111. Peuplades pastorales et maritimes de l'Ouest et du Sud. — Quant

aux peuplades pastorales qui habitent le nord (1)
, l'ouest et le sud de

Madagascar, auxquelles on peut adjoindre les Antanalâ du Nord'2
', et qui

sont encore presque sauvages, elles e'taient jalouses de leur indépen-

dance et n'avaient plus ce respect absolu de l'autorité et cet esprit de

discipline qui caractérisent les peuplades agricoles (3)
: beaucoup moins

paisibles et d'humeur moins douce que les habitants de l'Est et du

Centre, ceux de l'Ouest et du Sud sont belliqueux (4) ou plutôt pillards,

'
J1 Les Anlankaranâ sont en effet des

pasteurs ainsi que les Tsimihely; ce sont

les Makoas (ou Africains) et les métis de

Merinâ et d'Antankarana qui forment l'élé-

ment stable de la population du Nord et

qui travaillent les rizières. Les autres peu-

plades pastorales sont les Sakalava, les

Mahafalv, les Antandroy, les Tsienimbalalâ

et les Barâ.

(2) Les Antanalâ du Nord et les Taivâ,

en effet, vivaient jadis de rapines et de bri-

gandage, changeant fréquemment de loca-

lité; imprévoyants et souvent en grande

pénurie de vivres, ils avaient toutes les

mœurs des peuplades pastorales. Au con-

traire, les Antanalâ du Sud, qui diffèrent

des Antanalâ du Nord par de nombreux

traits de caractère , sont travailleurs et séden-

taires, doux . honnêtes, n'admettent ni le vol

,

ni le mensonge; quoique très indépendants

et jaloux de leur liberté, ils se rapprochent

plus des peuplades agricoles que des peu-

plades pastorales.

(
3) Chez les Sakalava indépendants, chez

les Mahafalv, les Antandroy, les Barâ du Sud

et les Anlanalâ, dans toutes les peuplades

de l'Ouest et du Sud en un mot, l'anarchie

a régné jusqu'à notre conquête; leurs chefs

n'avaient pas, malgré leur despotisme, d'au-

torité réelle, et on discutait leurs ordres

dans des kabary interminables '"'.

M Beaucoup de ces pasteurs, surtout

dans le Sud, qui guerroyaient toujours les

uns contre les autres et se querellaient sans

cesse, portaient sur leur corps la trace de

leurs combats ,b
'.

("' Ces chefs, en effet, qui n'étaient supérieurs à leurs sujets ni en instruction, ni en qualités, et qui ne

savaient ni commander, ni se faire obéir, ne pouvaient avoir d'autorité ni d'influence réelles; leurs sujels

ne se faisaient pas faute de se soustraire à la domination de leur chef naturel, souvent pour la cause la plus

futile, et allaient faire le mifaly, c'est-à-dire leur soumission, à l'un des chefs voisins, uniquement souvent

parce qu'il était plus débonnaire, et ce chef avait tout intérêt à bien accueillir le transfuge et sa famille,

puisque de ce fait le nombre de ses sujets et, par suite, sa puissance augmentaient.

<rLes Sakalava d'Anlcavandrâ , assemblés en kabary par des officiers français, se sont montrés beaucoup

plus indisciplinés que les Merina, interrompant tes discours à tout bout de champ et échangeant bruyamment
leurs impressions et leurs idées» (Journal nff. Madag., 1897, p. 7C6).

<
b
' Tsifanihy, te roi des Antandroy lorsque l'un de nous se trouvait au cap Sainte-Marie, était estropié à la

suite de blessures à la jambe et avait au coté une cicatrice provenant d'un coup de sagaye , et son fils avait eu

la main gauche enlevée par une balle. Il en est, comme les Barà . qui ne se séparaient jamais de leurs armes,

les ayant à leur portée, même la nuit, le long de la natte sur laquelle ils reposaient : lorsqu'ils se lavaient la

ligure, disait-on, ils tenaient te fusil d'une main pendant que de l'autre ils lavaient une joue, et
,
quand cette

joue était lavée, ils changeaient le fusil de main et lavaient l'autre. En 16C1, Flacourt écrivait : rtLes habi-

tants des Ampâtres [les indigènes du Sud] sont adonnés à voler et à piller leurs voisins, à cause de quoi ils

leur sont toujours ennemis 1 (Mst. de Madagascar, p. 35).



ETHNOGRAPHIE. 79

jirikâ
{l

\ relativement courageux du reste; leur caractère est inquiet et tur-

bulent'2
' et leurs passions violentes sont facilement surexcitées; brutaux

et grossiers'
3
', souvent insolents et hautains quand ils se sentent les plus

forts, égoïstes et très méfiants, paresseux'4
' et insouciants, imprévoyants'5

'

(l
> Ces peuplades ne faisaient en effet la

{{lierre que dans l'unique but de piller, et,

dès qu'elles avaient du butin, elles s'em-

pi essaient de s'en retourner cbez elles. Jus-

qu'à notre conquête, il se passait à Madagas-

car ce qui s'est passé en Ecosse, en pleine

civilisation européenne, jusqu'au milieu du

xvii
e
siècle; car les clans écossais ont con-

servé longtemps leurs occupations pasto-

rales et leurs habitudes de pillage, malgré

les progrès sociaux qui s'élaient accomplis

autour d'eux <
a
'.

'2 ) Lorsqu'on leur enlève leurs armes, ils

perdent ce caractère inquiet et turbulent,

en même temps que l'amour de la liberté , et

deviennent laborieux et industrieux.

(3
) Chicaniers, ils cherchaient, surtout

dans le Sud, noise à leurs voisins et même
à leurs parents pour les motifs les plus fu-

tiles: un bœuf égaré, un esclave fugitif, etc.

,

suffisaient pour les mettre aux prises.

(*' Avant que nous occupions le sud de

-Madagascar, le travail, chez les Antandroy

comme chez les Mahafaly, était le lot des

esclaves, des femmes et des enfants; à pré-

sent qu'il n'y a plus d'esclaves, les femmes

travaillent aux cultures et les enfants gar-

dent les bœufs, mais les hommes continuent

à passer leur temps assis devant la porte de

leur case, sans rien faire ou faisant Icabary

sous un tamarinier, causant de choses et

d'autres, surtout de bœufs, qui seuls les

intéressent. Leur paresse est telle, qu'ils

aiment même mieux vendre, pour payer

leurs impôts, quelques-uns de ces bœufs, ce

qui leur est pourtant douloureux, que d'al-

ler dans la brousse récolter un peu de caou-

tchouc, si peu pénible que soit ce travail.

Ils ne montrent un peu d'activité et d'ar-

deur que pour voler des bœufs (Lieutenant

Biïhrer).

(5) Et pourquoi eussent-ils été prévoyants,

économes, pourquoi eussent-ils amassé pé-

niblement une épargne qui, à tout instant,

eût été exposée au pillage, si fréquent dans

ces pays?

Travailler et ne plus pouvoir voler sont les plus grands malheurs du monde aux yeux des Antandroy.

cDieu nous a vendus aux Blancs, il ne s'intéresse plus à nous», répètent-ils sans cesse en gémissant depuis

que nous occupons leur pays, car notre arrivée a marqué la fin des pillages, de l'oisiveté et de l'indépendance,

tt C'était le bon temps, clament-ils ! n (Lieutenant Vacher). — M. Gautier a dit ttque les Sakalavà volaient

et tuaient comme ils respiraient, que c'était une de leurs fonctions naturelles)). Voler, pour eux, en effet, est

maka harend, s'enrichir, et ils n'en éprouvent ni honte ni remords : ceux qui, ayant volé des bœufs, ont été

assez adroits pour les amener dans leur parc, ont droit aux félicitations de leur entourage; mais, s'ils se-

laissent prendre sur le fait, tant pis pour eux, ils sont punis sévèrement.

Ce sont les bandes de Sakalavà et de Barà pillards , les fahavali comme on les nomme , qui ont rendu
inhabitables ces vastes étendues dans l'Ouest qu'on pourrait prendre sur la carte pour des déserts , quoiqu'elles

soient aussi habitables que le reste de la région occidenlale. Dans les années qui ont précédé notre occupa-

tion, ces fahavali ont commis une foule de pillages et de meurtres : ils ont tué un jeune Suberbie en 1 890,
le D r

Béziat en 1891, M. Millier en janvier i8g3 ; et, cette même année, ils ont attaqué et pillé M. Guine-
Folleau, M. l'ingénieur Guinard et M. Guilhaumin, pris 27 indigènes d'Ampotakakely qu'ils ont réduits en
esclvage, pillé les villages de Tainangidina, d'Andribâ, de Bemarivo et attaqué à tout instant les caravanes qui

traversaient cette région, etc.

11 y a toutefois lieu de remarquer que les Sakalavà qui étaient soumis à l'autorité des Merinà s'étaient

grandement amendés; ils mènent une vie plus sédentaire et semblent doux et tranquilles, quoiqu'il ne faille

pas trop se fier à ces apparences et qu'il soit bon de se tenir toujours en garde contre eux.



80 MADAGASCAR.

et inconstants, ils sont assez propres sur leur personne et dans leurs

maisons flans l'Ouest, mais sales dans le Sud où l'eau est rare (1)
; assez

braves (2)
, comme nous l'avons dit, leur principale ambition est d'avoir un

fusil qu'ils soignent avec amour, ou, lorsqu'ils habitent le bord de la mer,

une pirogue, les Vezô étant des andevoranô, c'est-à-dire les « esclaves de

la mer", ou plutôt les maîtres de la mer, car ils s'attribuent ou du moins

s'attribuaient non seulement le droit d'épave, mais regardaient comme

un don de Dieu tout navire naufragé et même tout navire en détresse.

Ces Vezô ou Sakalavâ de la côte ne vivent pas toujours en bons

termes avec les Masikorô ou Sakalavâ de l'intérieur, les Sakalavâ pasteurs,

et quand une querelle surgit entre eux, les Vezô, qui sont moins nom-

breux et moins courageux, ne tentent pas d'entrer en lutte avec les Masi-

korô : ils quittent leurs maisons, pauvres huttes à moitié enfouies dans le

sable de la plage et qui ne méritent pas le moindre regret, puis, montant

dans leurs pirogues, ils font voile, suivant le vent, vers le Nord ou vers le

Sud, et vont s'établir sur une autre plage; leur mobilier ne les gêne pas

pour s'enfuir, car ils peuvent l'emporter tout entier sur leur dos, les

objets d'un certain volume qui pourraient les embarrasser étant toujours

cachés en un lieu sûr, connu du chef de famille seul. Mais en général ces

deux peuplades vivent en bon accord, avant besoin les uns des autres, les

Vezô procurant les poissons et le sel, et. en temps de guerre, mettant

à l'abri de l'ennemi les femmes et les richesses des chefs, et les Masikorô

fournissant le maïs, le manioc, le riz, la canne à sucre pour faire le loakâ

ou rhum, les bœufs, etc. Du reste, ils se marient entre eux (3)
.

Depuis qu'un groupe d'Antanosy, fuyant la domination merinâ, a

émigré dans les pays barâ et mahafaly, sur les bords de l'Onilahy ou

Saint-Augustin, et y a apporté les habitudes d'ordre, de travail et d'éco-

nomie qui les caractérisent, transformant une contrée jusque-là pauvre

(1) Les Antandroy et les Barâ ont leurs (2) Voir kYAppendice les n"
1 aa à 3o au

villages pleins de bouse, les bœufs y errant sujet des divers caractères intellectuels et

en libellé; ils diffèrent sous ce rapport des moraux des Malgaches de l'Ouest et du Sud.

Antisakâ et des Manambia, qui sont plus (3
' Walen, Two years auiong the Saka-

propres. lava, Autan. Animal, 1881, p. 12.



ETHNOGRAPHIE. 81

et inculte en une contrée bien cultivée et riche, quelques clans pasteurs,

les Antihodô et les Antimaromenâ par exemple (1)
, ont, à leur contact,

secoue' leur paresse native et se sont mis, eux aussi, à cultiver.

S 5. EUROPÉENS ET MALGACHES : LEURS RELATIONS AUX SIÈCLES PASSÉS

ET LEUR INFLUENCE SUR LE CARACTÈRE DES MALGACHES.

Les Européens sont, avec juste raison, fiers de leur civilisation et se

font gloire de l'avoir portée aux quatre coins du monde. Ils ne doutent

pas d'avoir ainsi rendu à l'humanité le plus grand des services en incul-

quant ou cherchant à inculquer, de force ou de gré, leurs croyances et

leurs mœurs aux barbares et aux sauvages qui peuplent le reste de la

terre. Ce n'est pas ici le lieu d'aborder la discussion de ce grand problème

historique et philanthropique dans sa généralité, nous nous limiterons

à l'examen des tentatives de colonisation faites par diverses nations

européennes à Madagascar. Les conclusions auxquelles nous conduira

cette enquête sur les résultats obtenus par les rr civilisateurs n montreront

combien, à ce sujet, l'orgueil des races supérieures est peu justifié : car,

loin d'être toujours bienfaisante, comme elles se le figurent, leur action

a souvent été néfaste, non pas certes pour les intérêts matériels des con-

quérants, mais pour les pauvres indigènes auxquels elle a apporté avec

beaucoup de vices toutes sortes de misères.

Autrefois, on a fait partout de la colonisation économique, appuyée

manu militari; mais la colonisation intellectuelle et civilisatrice qu'on a

tentée simultanément a souvent échoué, étant forcément en lutte avec

l'autre, qui était le principal sinon l'unique souci de la plupart des

intéressés. On peut se demander, du reste, si les dévoués et souvent

admirables missionnaires chrétiens eussent mené à bien leur œuvre,

même si les intérêts matériels de leurs compatriotes ne l'eussent pas

dans une certaine mesure entravée et contrecarrée : leur sainte ardeur

les poussait à des croisades actives, souvent violentes; ils voulaient et

I
1
) Clans antandroy émigrés au pays mahafaiy.

ETHNOGRAPHIE.

IVrltUtEMIi NATIONJkLF..



82 MADAGASCAR.

espéraient écraser de suite l'idolâtrie, quand, pour réussir, il eût fallu

procéder avec patience par une infiltration lente, les peuples barbares

ayant l'intelligence obscurcie par des préjugés séculaires auxquels ils

étaient fortement attachés et qui, à leurs yeux, étaient autant de vérités

incontestables. Or nous savons combien les Européens ont eu et ont

encore de peine à se libérer d'antiques superstitions; comment eût-on pu

en quelques années affranchir ces prosélytes plus ou moins volontaires

de leurs fausses croyances et leur imposer des dogmes nouveaux, ouvrir

leur esprit à la raison et modifier leur moralité traditionnelle!

Quand on lit les récits des premiers marins et des premiers voyageurs

qui ont visité l'île de Madagascar, on est surpris et embarrassé de voir

que des auteurs, tous dignes de foi, expriment des opinions complète-

ment opposées sur le caractère de ses habitants : suivant les uns, ils

étaient d'un naturel doux et pacifique, honnêtes, hospitaliers, curieux d'ap-

prendre et doués d'une intelligence vive; en somme, des gens de sens,

sympathiques, de relations faciles et, comme dit le général de Beaulieu,

t gaillards et nullement brutaux^; suivant d'autres, ils avaient au con-

traire tous les vices et étaient capables de tous les crimes, ils étaient

traîtres, menteurs, voleurs, débauchés, vils et humbles avec leurs supé-

rieurs : en un mot, de «vraies brutes qui n'avaient pas leurs pareilles

au monde^.

Dans toute agglomération humaine, il y a des bons et des méchants;

mais ce ne sont pas des individualités isolées, des groupes particuliers

que certains voyageurs incriminent, c'est la race entière qu'ils prennent

à parti et maudissent, c'est la race entière à laquelle ils attribuent les

vices qu'ils énumèrent avec mépris et colère. Or la race malgache ne

mérite pas et surtout ne méritait pas, avant la venue des Européens, qu'on

l'accablât de semblables anathèmes. Il n'est pas douteux que, tout en

avant les défauts et les vices inhérents à la vie sauvage qu'ils menaient,

les habitants de Madagascar n'aient eu beaucoup des qualités que leur

ont reconnues et qu'ont louées divers voyageurs; ce sont les étrangers qui

ont peu à peu dénaturé leur caractère, vicié leur nature : d'abord les

Arabes, les Indiens et les Malais, qui, venus successivement à Madagascar



ETHNOGRAPHIE. 83

et trouvant cette ile habite'e par des nègres orientaux qui vivaient patriar-

calement divisés en une foule de clans, leur ont imposé plus ou moins

impérieusement leur autorité despotique et ont forcément accru en eux

l'esprit d'hypocrisie et de lâcheté; puis les Européens, qui, comme nous

Talions montrer, ont non seulement développé dans une très large

mesure le commerce des esclaves, en fomentant des guerres intestines

qui seules pouvaient leur fournir le bétail humain objet de leur trafic,

mais qui, par leur conduite souvent cruelle et inique, ont modifié les

mœurs du pays en changeant la douceur et l'hospitalité traditionnelles

des Malgaches en trahison et en perfidie : attaqués, volés, ceux-ci ont

vite pris en haine les étrangers; ce que disent les vieux historiens est

probant à cet égard.

C'est en l'an i5oo, le 10 août, qu'un navigateur portugais, Diogo

Diaz, qui se rendait aux Indes par la roule du Gap nouvellement décou-

verte, ayant été séparé des autres navires de la flotte par un ouragan,

aperçut une île qu'il nomma ile de Saint- Laurent (1)
: ainsi fut révélée

à l'Europe, par le caprice des vents, l'existence de l'île de Madagascar,

dont on a longtemps célébré les prétendues richesses naturelles malgré

les récits peu encourageants de la plupart des marins ou voyageurs qui

l'ont visitée.

Quatre nations européennes l'ont fréquentée plus ou moins longtemps,

cherchant à y fonder des établissements : ce sont les nations portugaise,

hollandaise, anglaise et française (2)
. Nous allons successivement rappeler

les relations plus ou moins amicales que chacune d'elles a établies avec

les Malgaches pendant les xvi
e

, xvnc
et xvm c

siècles.

I. Portugais. — En février i5o6, l'amiral Fernan Soarez, en retour-

nant de Cochin au Portugal, s'arrêta sur la côte Sud-Est pour
y
prendre

de l'eau; c'était la première fois que des Européens y accostaient. Soarez

W A. Gbaxdidier, Les cartes de Mada- gascar, Bull, du Comité de Madagascar, nov.

gascar depuis les temps les plus reculés 1898, p. 529-53 1.

jusqu'à nos jours, Comptes rendus de l'Acad. (2) Voir A. et G. Gbandidier, Collect. des

des Sciences , séance du 3 mars 188&, p. 55a , Ouvrages anciens concernant Madagascar, t. I-

et Sur la date de la découverte de Mada- IX, 1903-191/1.



84 MADAGASCAR.

s'empara de force de 21 indigènes, dont il garda deux qu'il emmena à

Lisbonne, et il en blessa quelques autres.

Cette même année, Tristan d'Acunha,

... que nunca extincto

Sera seu nome em todo mai- que lava

As ilhas de Austro. . .
'"

envoyé par le roi Dom Manoel à la tête d'une flotte de 16 vaisseaux et

de i,3oo soldats pour étendre et affermir la domination portugaise en

Afrique et dans les Indes, visita en novembre la côte Nord-Ouest. Se

fiant aux récits enthousiastes de l'un de ses capitaines, Jean Piodrigues

Pereira, qui, ayant atterri à divers ports de Madagascar, lui amenait

deux indigènes pris de force sur la côte et affirmait qu'on pouvait s'y

procurer en abondance du gingembre, du girofle et toutes sortes d'épices

ainsi que de l'or et de l'argent, il partit à la découverte de ces richesses,

emmenant avec lui quatre navires.

Arrivé en vue de terre et apercevant une pirogue montée par deux

indigènes, il lui fit donner la chasse par ses chaloupes qui eurent vile

fait de s'en emparer; puis il entra dans une vaste baie, la baie de Boinâ,

où les Arabes avaient un comptoir important. A la vue de tous ces

navires, les habitants de la ville s'enfuirent dans la brousse; les Portu-

gais débarquèrent et, se mettant à leur poursuite, en tuèrent plusieurs,

puis ils incendièrent la ville et, sans s'attarder en ce lieu, mirent à la

voile et se dirigèrent vers le Nord, en longeant la côte. Ils arrivèrent

ainsi à la grande baie de Mahajambâ, où vivait, en partie sur un îlot,

— l'ilot de Langany ou Nosy Manjâ, — en partie sur la terre ferme

qui n'en est distante que de quelques centaines de mètres, une popu-

lation nombreuse composée d'Arabes et de Malgaches adonnés les uns

au commerce, les autres à la culture et à l'élevage du bétail. L'amiral

envoya en avant deux embarcations armées de pierriers pour surveiller

le chenal et empêcher les habitants de la ville bâtie sur l'ilot de s'enfuir,

I
1

' Camoëns, As Lusladas, x, 89.



ETHNOGRAPHIE. 85

puis il embossa ses quatre navires devant cette ville. Affolés, les habi-

tants cherchèrent à gagner la terre ferme, se jetant pêle-mêle dans des

pirogues qui, trop chargées, chavirèrent sous le choc des lames; en un

instant, la mer fut couverte de cadavres d'hommes, de femmes et d'en-

fants, plus de deux cents, dit l'historien Barros. L'amiral et ses marins

descendirent alors à terre et massacrèrent la plupart de ceux qui

n'avaient pu fuir et qui étaient mal armés : «Il y eut bien, a écrit Alphonse

d'Albuquerque au roi Dom Manoel, un millier de morts». Puis ils sacca-

gèrent la ville, prenant tout ce qu'ils y trouvèrent, étoffes, argent et or :

c'est dans ce port que se faisait le principal commerce avec les Arabes et

les Indiens, qui y venaient chercher des esclaves, de la cire et des vivres.

Les Portugais s'emparèrent en outre de 5oo femmes et enfants dont

l'amiral fit rendre une partie contre une honnête rançon, bien entendu,

«n'ayant, disait-il, nullement l'intention de faire du mal aux habitants

de ce pays, voulant seulement s'y procurer des vivres et des renseigne-

ments sur ses productions».

Poursuivant sa route vers le Nord, il atterrit à la baie de Sadâ (la

baie actuelle de Radamâ). L'ancre jete'e, il fit mettre toutes les embarca-

tions à l'eau et s'en fut à terre avec tout son monde. Les habitants de

Sadâ. effrayés, s'enfuirent dans la montagne. Les matelots s'amusèrent à

mettre le feu aux maisons, feu qui, dit l'historien portugais, rrse propagea

si vite que, avant qu'ils fussent revenus à bord, toute la montagne était

en flammes».

Tels furent les premiers rapports des Européens avec les Malgaches.

Il n'est pas besoin de dire que cette entrée en relations n'était pas pour

les leur rendre sympathiques, et cependant, tandis que les Portugais

les traitaient sans raison d'une façon aussi barbare, ils usaient à l'égard

des quelques Européens abandonnés ou perdus en divers points de

Madagascar de bons procédés : par exemple, Jean Gomes d'Abreu, qui,

ayant été abandonné à terre en 1607 à la suite d'un fort raz de marée,

reçut, ainsi que les matelots qui l'avaient accompagné, une franche hospi-

talité; Diogo Lopes de Sequeira, qui explora la côte Sud-Est en i5o8;

Louis Figueira, qui atterrit à la côte orientale en 1 5 1 h ; Jean de Faria, qui



86 MADAGASCAR.

y hiverna en 1622; un matelot dieppois venu en 1 5 2 y avec le premier

navire français qui ait touché à Madagascar, et quatre Portugais que

recueillit en 1 5 3 1 Diogo de Fonseca, etc., tous n'eurent qu'à se louer

de leurs relations avec les indigènes. Il en fut de même pour d'autres

naufragés dont les navires se perdirent sur la côte Sud de Madagascar;

ils prirent femme parmi les indigènes et eurent de nombreux enfants,

dont les descendants, reconnaissables à leur teint clair et à leurs cheveux

droits, vinrent demander à des Hollandais, qui abordèrent en 1600 dans

la baie de Saint-Luce, des rr Pères?? afin de les instruire dans la religion

de leurs aïeux.

A la fin du xvi
c
siècle, vers 1086, le gouverneur de Mozambique, Dom

Jorge de Meneces, fit une expédition contre les Antalaotrâ (les Musul-

mans) de Boina auxquels il reprochait d'avoir accaparé au détriment des

Portugais le commerce de la côte Nord-Ouest, commerce qui en réalité

existait depuis le xi
e ou le xnc

siècle. Les Portugais détruisirent leur ville

et tuèrent un grand nombre d'habitants, auxquels ils attribuaient, à tort

vraisemblablement, la mort d'un religieux dominicain, le Père de San

Thomas, qui travaillait avec une grande ferveur à la conquête spirituelle

du pays et mourut empoisonné, dirent-ils, mais plutôt de maladie, de

fièvres. L'année suivante, les Antalaotrâ se vengèrent sur l'équipage d'un

navire portugais venu se ravitailler à Boinà, massacrant plusieurs ma-

telots qui étaient descendus à terre.

En 1 G 1 3 , le vice-roi des Indes, Dom Jeronymo de Azevedo, envoya

une caravelle, la Nossa Senhora da Esperança, sous le commandement du

capitaine Paulo Rodrigues da Costa et avec deux Jésuites, les PP. Pedro

Freire et Luis Mariano, pour explorer l'ile de Madagascar et en recon-

naître les côtes. Partis de Mozambique le 1" avril, ils mouillèrent le i5

dans la baie de Boina où se trouvait la ville musulmane dont nous

avons déjà parlé plus haut, et qui ne comptait pas moins de 7,000 à

8,000 habitants; ils y restèrent dix jours et signèrent avec le roi du pays,

Tsimamo, un traité d'alliance et d'amitié. Puis ils longèrent la côte, s'ar-

rêtant successivement à l'embouchure du Sarnbao, à celle du Manambolô

dont le roi leur confia de bon cœur son fils pour les accompagner dans



ETHNOGRAPHIE. 87

leur voyage de circumnavigation, à Morombé, à Manombô, dans la baie

de Saint-Augustin et dans celle des Masikorô; partout ils furent accueillis

amicalement, et les chefs de tous ces lieux signèrent avec le capitaine

Da Costa des traite's par lesquels ils s'engageaient à ne donner aucune

aide aux Anglais ni aux Hollandais qui viendraient dans leurs Etats et à

laisser les Pères
y prêcher librement la religion catholique, y élever des

églises et baptiser ceux de leurs sujets qui se convertiraient.

Doublant le cap Sud, ils jetèrent l'ancre dans la baie d'Andranofotsy

(non loin du Fort-Dauphin actuel), où ils furent accueillis par la popu-

lation avec de grands témoignages de joie. Tous les chefs et seigneurs

des environs accoururent voir les étrangers et leur vendre des denrées,

notamment Tsiambany, le plus puissant de tous, qu'accompagnaient

boo hommes vêtus de beaux pagnes de coton rayés de couleurs vives et

armés de sagaies et de hachettes. Tous paraissaient animés des meilleures

intentions, et Tsiambany accepta le plus facilement du monde (parce

qui! n'y attachait pas la moindre importance) les propositions que lui

firent les Portugais; il signa une convention où il s'engageait, outre

les conditions semblables à celles faites avec les différents rois de la

côte occidentale, à confier au capitaine Da Costa son fils aine pour être

conduit à Goa auprès du vice-roi et y connaître les usages et la gran-

deur des Portugais. Ce traité fut conclu et signé de la meilleure grâce

du monde, et le roi fit spontanément donation aux Pères d'une île à

l'embouchure du Fanjahirâ, pour qu'ils y construisissent une église,

jurant que lui et ses fils seraient fidèles à ces engagements.

Les Pères étaient enchantés de demeurer dans ce pays et de prêcher la

religion aux habitants dont beaucoup étaient des descendants de naufragés

portugais, et ils étaient pleins d'espérance, car la plupart portaient au

cou des croix d'étain, non pas certainement par dévotion, mais par

respect pour leurs ancêtres et aussi par coquetterie, et causaient familiè-

rement avec eux, n'ayant pas de cesse qu'ils n'eussent appris à faire le

signe de la croix.

Le roi lui-même leur témoigna tant d'amitié rr qu'ils ne pouvaient douter

qu'il ne désirât vivement les avoir dans son pays». Mais quand, le navire



88 MADAGASCAR.

étant prêt à partir, les Portugais vinrent prendre congé de lui et voulurent

emmener son fils à bord, il nia avoir jamais promis de le leur confier

pour le conduire aux Indes et dit qu'il s'était simplement engagé à bien

traiter les Pères qui resteraient dans ses Etats, jurant qu'il était toujours

dans les mêmes sentiments; il leur proposa toutefois d'emmener, s'ils le

voulaient, un jeune Malgache «qu'il aimait comme son fils^. Les Portu-

gais furent outrés de sa cr mauvaise foiw et, jugeant rr qu'ils ne pouvaient

tolérer un semblable affrontsi préjudiciable à leur honneurs, décidèrent,

puisque le roi ne voulait pas leur donner son fils de bonne grâce, de

le lui enlever de vive force. Le lendemain, en effet, ayant attiré le jeune

prince, âgé d'une douzaine d'années, auprès de leur chaloupe sous pré-

texte de lui faire un cadeau, ils le saisirent soudain à bras-le-corps, le

jetèrent dans l'embarcation et s'éloignèrent de terre à force de rames,

pendant que l'artillerie de la caravelle bombardait à grand bruit les

Malgaches qui s'étaient rapidement amassés sur la plage et que la mi-

traille força à fuir.

Le navire mit à la voile pour Mozambique d'où le prince fut mené par

l'un des Pères, le P. Freire, à Goa, où il arriva le 16 mai 161 h. Reçu

avec de grands honneurs et baptisé par l'archevêque sous le nom de

Dom André en présence du vice-roi, qui fut son parrain, et d'une noble

assistance, il fut mis au séminaire de Santa Fé pour y faire son édu-

cation. Il avait une si grande vivacité d'intelligence, qu'rren moins de

deux heures il apprit à connaître et à distinguer toutes les lettres de l'al-

phabet et (ju'il sut lire et écrire très vite»; il avait un si bon caractère et

son application était telle, rc qu'il n'y avait pas à lui dire ni à lui défendre

deux fois la même choses. Il resta à Goa jusqu'au 7 février 1616. Les

deux navires qui le ramenèrent dans son pays natal emmenaient quatre

missionnaires de la Compagnie de Jésus et arrivèrent en rade d'Andra-

nofolsy le 9 avril.

Le seigneur du lieu vint de suite à bord en toute confiance avec plu-

sieurs de ses sujets, et, le lendemain, le roi Tsiambany parut avec une

escorte nombreuse; les Portugais lui firent savoir que son fils était à

bord et lui serait rendu dès qu'il aurait signé un traité de paix et d'amitié



ETHNOGRAPHIE. 89

avec le Portugal. Le P. L. Mariano alla à terre pour le décider à faire

ce qu'on lui demandait, mais, aussitôt arrivé, il fut appréhendé et gardé

comme otage. La mère du prince, Andriafatimâ, vint sur le vaisseau

embrasser son fils, qu'à sa demande le commandant fit mener dans une

embarcation assez près de terre pour que son père pût le voir. Tsiambany

vint jusqu'à cette embarcation, mais jamais il ne voulut aller à bord

pour signer le traité. rrLes affaires étaient fort embrouillées, dit l'un des

Pères, car si le roi n'avait pas confiance en nous, nous n'avions de notre

côté aucune confiance en lui et nous craignions fort que le P. Mariano

ne fût tué par ces sauvages si nous les laissions aller, lui et sa femme.

Heureusement, le Père réussit à s'embarquer, et nous les relâchâmes. »

Le lendemain, le commandant descendit à terre et entretint le roi

du traité qu'il désirait lui faire signer : celui-ci l'accepta sans difficultés,

consentant à ce qu'on prêchât la religion chrétienne à ses sujets et à

envoyer des otages à Goa; mais il n'eut pas plutôt fait cette promesse,

qu'il la regretta, et, s'emportant, il accusa les Portugais ce d'être des

voleurs d'enfants n qui, après lui en avoir déjà pris un, en voulaient

prendre d'autres.

Après avoir longtemps hésité, le commandant se décida à laisser le

jeune prince descendre à terre et aller voir son père, pensant que celui-

ci, en apprenant de la bouche même de son fils les bons traitements

qu'on lui avait faits à Goa et tous les bienfaits dont il avait été comblé,

changerait de sentiment; et il se contenta d'un seul otage, un parent

du roi nommé Andriantsambatrâ, qui fut conduit à Goa. Les Portugais

n'eurent, du reste, à se louer ni du roi, ni de son fils, qui cependant, au

début, s'était montré bon chrétien; néanmoins deux des Pères restèrent

dans le pays avec l'espoir de réussir, n les enfants y étant d'un bon naturel

et d'une grande intelligence». Ils ne furent pas longtemps à se convaincre

qu'il rrn'y avait rien à faire pour le moment ni rien à espérer pour

l'avenir w, d'autant que, d'ordre du roi, personne ne voulait les écouter et

que celui-ci n'avait pas caché sa satisfaction lorsqu'il les avait su malades,

attribuant les fièvres qui les minaient aux maléfices de ses sorciers.

Ils partirent donc à bord du premier navire qui se présenta : c'était

ETHNOGRAPHIE. 12

IllI'IUUEME NATIONALE,



90 MADAGASCAR.

celui qui ramenait de Goa, en mai 1617, le parent du roi qui avait été

livré en otage l'année précédente et qu'on ne laissa pas débarquer du

moment que les Pères quittaient le pays; ils s'en allèrent rejoindre les

deux autres Pères qui, depuis un an, étaient sur la côte Ouest, à l'em-

bouchure du Manambolô, et les trouvèrent dans une triste situation :

les habitants étaient en pleine guerre civile et les prédications n'avaient

eu chez eux aucun écho, de sorte que tous les quatre résolurent d'aban-

donner ce pays rr ingrat" sur lequel ils avaient fondé au début de si belles

espérances.

Les PP. Mariano et Gomes essayèrent encore en 1619 de fonder une

mission dans la baie de Boinà; mais, tout en leur faisant un bon accueil,

les habitants ne voulurent jamais consentir à les laisser se fixer chez eux.

Une dernière tentative, qui ne réussit pas davantage, eut lieu en i63o

dans la baie d'Ampasindavâ. et depuis lors les Portugais ont complèle-

ment abandonné Madagascar.

II. Hollandais. — Il y avait près d'un siècle que les Portugais fré-

quentaient Madagascar dans les tristes conditions que nous venons

d'exposer, lorsqu'une flotte hollandaise y atterrit pour la première fois

le 3 septembre i5qo. Cette flotte se rendait aux Indes et était sous les

ordres de l'amiral Cornélis de Houtman; elle fit terre au cap Sainte-

Marie, pointe la plus méridionale de l'île, et, poussée par le vent et

les courants, alla mouiller dans la baie des Masikorô, qui est dans le

Sud-Ouest. Trois matelots étant descendus à terre furent assaillis par

une troupe d indigènes qui, après un combat à coups de pierre, leur

prirent leurs armes et les dépouillèrent de leurs vêtements. Les Hollan-

dais se tinrent dès lors sur leurs gardes, et cinq autres matelots en-

voyés à la découverte, étant à leur tour attaqués, mirent facilement

en fuite leurs agresseurs en tirant quelques coups de fusils, et en

tuèrent un.

Ils allèrent de là à la baie de Saint-Augustin où ils trafiquèrent très

paisiblement avec les habitants. Ils mirent à terre les nombreux malades

du scorbut qui étaient à bord et que les indigènes, voyant si faibles,

vinrent piller; quelques-uns d'entre eux, munis de fusils, se défendirent



ETHNOGRAPHIE. 91

et firent trois morts et plusieurs blessés. Malgré cette échaufïburée, ces

indigènes étant venus trafiquer comme ils avaient coutume de le faire

avant, portant pendus à leur cou plusieurs des objets volés, les Hollan-
dais indignés voulurent les reprendre, ce qui amena une bagarre dans
laquelle deux Malgaches furent tués, et ils emmenèrent prisonniers à
bord deux hommes et deux enfants : cette malencontreuse querelle coupa
court aux relations amicales qu'ils avaient eues jusque-là. Étant des-
cendus un jour à terre pour tâcher de se procurer des vivres, ils se

virent tout à coup entourés par 3oo indigènes qui faisaient le simulacre
de leur jeter leurs javelots, mais un coup de mousquet les fit fuir;

quelques-uns revinrent, et, se tenant à distance, firent signe qu'ils ap-
portaient du lait; le pilote Janssen étant allé à eux avec deux volon-
taires, ils le tuèrent; les Hollandais, pour se venger, s'emparèrent d'un
indigène qu'ils surprirent dans une pirogue et le passèrent par les

armes. Tous ces faits, rapportés par les Hollandais eux-mêmes, ne
semblent qu'à moitié véridiques; ils avaient en effet tout intérêt à pallier

leurs méfaits et à se donner le beau rôle, mais John Davis, le pilote du
Middleburg, navire qui a fait en i5 9 8 le troisième voyage de la Com-
pagnie Néerlandaise des Indes, raconte que le ff maître d'équipage du
navire de Houtman avait fort malmené les indigènes de Saint-Augustin;
que, en ayant appréhendé un et l'ayant attaché à un poteau, il s'était

amusé à tirer sur lui des coups de mousquet jusqu'à ce que la mort
s'ensuivît et qu'il s'était conduit ignominieusement envers beaucoup
d'autres».

Tout commerce étant devenu impossible, l'amiral de Houtman fit rem-
barquer les malades et leva l'ancre le i k décembre. Le 1 o janvier 1

5 9 6,
il atterrit à l'île de Sainte-Marie où les Hollandais trouvèrent auprès des
habitants un accueil franc et hospitalier; ils s'y approvisionnèrent de riz,

de chèvres, de moutons, de poules, d'oeufs, de lait, de bananes, de cannes

à sucre, de fèves, de citrouilles, etc., en échange de verroteries de cou-
leurs variées. Le 21, ils mirent à la voile et arrivèrent le 2 3 dans la

grande baie d'Antongil où ils complétèrent leurs provisions, y achetant
notamment des bœufs. Les relations étaient les plus cordiales et les plus



92 MADAGASCAR.

franches du monde, lorsqu'un cyclone s'abattit sur la flotte et entraîna

plusieurs de ses canots à la côte; quand la mer fut calmée, les Hollandais,

s'étant mis à leur recherche, les trouvèrent dépecées par les Malgaches

qui en avaient pris toutes les ferrures, jusqu'aux clous; ils en furent

très irrités et marquèrent d'une manière fort vive leur grand méconten-

tement. Les Malgaches prirent peur, et, mettant leurs femmes, leurs en-

fants et leurs hardes dans des pirogues, ils .quittèrent précipitamment la

ville, remontèrent le fleuve et s'allèrent cacher dans les bois. L'amiral

résolut alors de leur demander quelques-unes de leurs grandes pirogues

pour remplacer ses canots et, s'ils s'y refusaient, de leur faire la guerre;

il envoya à terre une compagnie de marins qu'une troupe d'indigènes

chercha à empêcher de débarquer, jetant une grêle de pierres sur leurs

embarcations; les Hollandais tirèrent dans le tas et en tuèrent une demi-

douzaine, ce qui les fit tous s'enfuir, car jusque-là ils se croyaient par-

faitement à l'abri derrière leurs énormes boucliers. Plusieurs de ces

Malgaches ne tardèrent pas à revenir, priant qu'on cessât les hostilités

et promettant de donner vivres et pirogues; malheureusement, dans

l'ardeur du combat, les matelots hollandais ne les comprirent pas et

continuèrent à tirer, puis ils mirent le feu à la ville qui flamba tout d'un

temps. Après ce bel exploit, la flotte, larguant ses voiles, lit route vers

les Indes.

Deux ans après, en i5q8, trois navires de la flotte de l'amiral Van

Neck atterrirent à l'ile de Sainte-Marie. Le premier acte de leurs capitaines

fut de s'emparer de la personne du chef pour le forcer à leur fournir des

vivres; ils le relâchèrent contre une rançon d'une vache et de son veau,

quand ils eurent constaté que, suivant ce qu'il avait assuré, le pays

était dépourvu de ressources.

Cette même année , le Middleburg relâcha à la baie de Saint-

Augustin; dès que les indigènes, qui étaient accourus en grand nombre

sur la plage, virent les Hollandais venir à terre, ils s'enfuirent, se remé-

morant les mauvais traitements auxquels ils avaient été en butte de la

part des marins de la flotte d'Houtman, et refusèrent d'entrer en rela-

tions avec eux.



ETHNOGRAPHIE. 93

L'amiral Van der Hagen, qui commandait la quatrième flotte envoyée

aux Indes par la Compagnie Hollandaise, s'arrêta sur la côte orientale de

Madagascar, dans les environs de Tamatave, afin d'y prendre de l'eau et

des vivres frais. Il constate, dans son journal de bord, que les indigènes

sont d'un rr naturel doux et facile, intelligents et curieux d'apprendre»;

mais, n'y ayant point trouvé ce qu'il était venu chercher, il fit voile

pour la baie d'Antongil où il mouilla le 17 novembre 1699. A la vue de

ces trois vaisseaux hollandais, les habitants, qui n'avaient point oublié

le traitement que leur avait fait subir Houtman, s'enfuirent tous dans

les bois. Van der Hagen eut beau leur faire toutes les invites possibles,

semer dans les sentiers où ils avaient coutume de passer des miroirs, des

verroteries et d'autres menus objets, rien n'y fit; il envoya des matelots

explorer le pays et tâcher de nouer des relations avec eux : dès qu'on

les apercevait, c'était un sauve-qui-peut général, si bien qu'il dut lever

l'ancre et continuer son voyage sans avoir réussi à se ravitailler.

En allant aux îles de la Sonde, en 1619, Bontekoe s'arrêta à l'île de

Sainte- Marie; les habitants lui firent le meilleur accueil et s'empres-

sèrent de lui fournir les vivres dont il avait grand besoin. En retournant

en Europe, en 1620, il relâcha dans la baie de Sainte-Luce; dès que l'on

connut son arrivée, les indigènes accoururent en masse, apportant toutes

sortes de provisions, et le roi du pays vint à son bord sans crainte. «Ils

paraissaient fort affectionnés à notre nation», dit Bontekoe. Deux des ma-

telots désertèrent, et il fut impossible de les ravoir, car, dès qu'ils aper-

cevaient leurs camarades, ils s'enfuyaient; ils furent retrouvés en 1626

par YAmsterveen en bonne santé.

Dans la seconde moitié du xvne
siècle et au commencement du xvme

,

les gouverneurs soit de l'île Maurice, soit du Cap de Bonne-Espé-

rance ont envoyé presque chaque année des navires à Madagascar pour

y acheter des esclaves. Le gouverneur de Maurice, Van der Stel, alla

lui-même à Antongil, en 16^2, où il en prit io5; il y laissa deux

traitants chargés de préparer une cargaison plus importante pour son

prochain voyage. Quand il revint en avril 1 644 , il trouva les indigènes

moins bien disposés à son égard qu'à son précédent voyage, parce qu'un



9'i MADAGASCAR.

navire français, le Saint- Louis, capitaine Cocqnet, y était venu dans

l'intervalle et que son équipage avait ravagé le pays; pendant qu'il était

sur rade, le Royal de Dieppe, capitaine L'Ormeil, arriva, et les Français

exercèrent une foule de vexations envers les habitants, coupant des ba-

naniers et leur causant méchamment toutes sortes de dommages. Dès

qu'ils furent partis, les Malgaches, qui s'étaient enfuis dans l'intérieur,

revinrent traiter avec les Hollandais auxquels ils vendirent 0,7 esclaves.

Van derStel retourna une troisième fois à Antongil en mars 1 645 , et en

rapporta 95 esclaves; il y laissa son chef de traite avec cinq matelots et

un mousse qui furent rapatriés en octobre.

A partir de 1 65 û , le gouverneur du Cap envoya fréquemment des

navires à Madagascar pour y prendre des provisions et des esclaves.

Frédéric Verbug, qui est allé à Antongil en 1 654 avec le navire Tulp,

y fut bien accueilli par les indigènes, qui lui fournirent toutes les pro-

visions qu'il voulut, rlls ont, dit-il, de l'amitié pour nous autres Hol-

landais, mais ils ne veulent pas entendre parler des Français qui, quand'

ils viennent chez eux, s'emparent de tout ce qui leur tombe sous la

main.» Joachim Blank, le subrécargue du Waalerhoen, qui visita en 1 663

plusieurs ports de la côte occidentale en quête de riz et d'esclaves,

a trouvé les indigènes «quelque peu barbares, mais animés de senti-

ments amicaux envers les étrangers, toutefois sans loyauté»; et, dans

son rapport sur son second voyage fait en i664, il dit : rrCe sont des

gens fourbes, mais de relations agréables et faciles».

Les Hollandais ont cependant éprouvé plusieurs désastres : un de leurs

navires, ayant relâché sur la côte Nord-Est en 1662, fut d'abord bien

accueilli par les indigènes qui lui fournirent des provisions, mais qui

pillèrent ensuite ses marchandises, tuèrent deux de ses matelots et en

blessèrent deux autres; le chef de Vohémar, auquel le capitaine alla se

plaindre, se conduisit convenablement. Un peu plus tard, en 1668, le

Poehnip du Cap, ayant aussi touché dans le Nord, eut son chirurgien

et huit marins tués. En 167a, John Nieuhoff, après avoir fait un peu de

commerce sur la côte occidentale et s'être procuré quelques esclaves et

un peu de bétail, s'arrêta dans la baie d'Ampasindava et alla voir le roi



ETHNOGRAPHIE. 95

avec cinq hommes, emportant une assez grande quantité de marchan-

dises ;
jamais plus on ne les revit. Enfin l'équipage du Bameveld, qui

relâcha en 1719 à l'embouchure du Mania, sur la côte occidentale, en

grand besoin de vivres et qui eut d'abord des rapports convenables avec

les Sakalavâ, une fois les cadeaux échangés, eut beaucoup à se plaindre

d'eux; quand il s'agit de fixer le prix des bœufs, des esclaves, du riz,

le roi se montra arrogant et très exigeant, et les Hollandais, par né-

cessité et par peur, finirent par consentir à tout ce qu'il voulut : aussi

disent-ils dans leur rr Journal de route» que les trSakalaves, du premier

au dernier, sont méchants, menteurs, fourbes, voleurs, sans le moindre

sentiment d'honneur et sans la moindre loyauté, vils et humbles devant

leurs supérieurs, cruels et arrogants avec leurs inférieurs, en un mot

les plus fieffés coquins qu'on puisse trouver sur la terre».

III. Anglais. — La première flotte anglaise qui soit allée aux Indes,

et qui comprenait cinq navires, relâcha à l'île de Sainte-Marie le 18 dé-

cembre 1600, puis à la baie d'Antongil le 20, afin de se procurer des

vivres frais, surtout des oranges et des citrons qui étaient fort nécessaires

pour combattre le terrible scorbut qui sévissait à bord. Les Anglais

constatèrent que les Malgaches étaient rrdoux et familiers et paraissaient

braves». A Antongil, ils furent quelque temps avant de trafiquer avec

eux, car, rr comme tous les Orientaux, ils sont rusés et astucieux, aussi

bien pour acheter que pour vendre, changeant à chaque instant les prix

et cherchant toujours à obtenir plus qu'on ne leur accorde»; mais, dès

qu'eurent été fixés d'un commun accord le nombre de perles de verre à

donner pour une mesure de riz et le nombre de bananes, d'oranges, de

citrons, etc., qu'on donnerait par grain de verroterie, le trafic devint

rr franc et animé» et les relations furent des plus cordiales.

David Middleton, qui commandait le Consent, l'un des trois vaisseaux

formant la troisième flotte envoyée par les Anglais aux Indes, ayant

relâché dans la baie de Saint-Augustin, le 3o août 1607, pour y prendre

de l'eau, apprit que, quelques mois auparavant, un navire s'était échoué

dans ces parages : une foule de gens armés en avaient débarqué et

s'étaient répandus dans le pays , après avoir traité les indigènes avec



96 MADAGASCAR.

humanité, ils leur avaient fait par la suite une guerre sanglante dans

laquelle eux aussi avaient perdu beaucoup de monde. Quoique en appre-

nant ce douloureux événement il supposât que les habitants de ce lieu

devaient avoir peu d'amitié pour les Européens, il se décida cependant à

y faire de l'eau dont il avait un pressant besoin : vingt hommes allèrent

à terre avec des barriques; ils furent attaqués par une troupe de plus

de deux cents Malgaches qu'ils mirent en déroute par une décharge de

mousquets, mais ils jugèrent prudents de regagner le navire, et levèrent

l'ancre aussitôt. En longeant la côte, ils virent venir du rivage plusieurs

pirogues qui leur apportaient des moutons et de la viande de bœuf; ils

achetèrent le tout à bon marché : ces Malgaches ignoraient ce qui s'était

passé chez leurs voisins.

Les deux autres vaisseaux de la flotte dont faisait partie le Consent

ne mouillèrent dans la baie de Saint-Augustin que le 17 février 1608.

L'amiral eut quelque peine à entrer en relations avec les habitants de

cette baie; toutefois, lorsqu'ils virent qu'il ne les attaquait pas, deux

d'entre eux amenèrent un veau et un mouton qu'on leur paya à leur

convenance, un couteau et un shilling; les autres s'empressèrent alors

de donner leurs marchandises au même prix. Fort satisfait de ce début et

des «apparences de douceur» qu'il remarqua chez ces sauvages, l'amiral

résolut d'attendre, sans montrer de hâte, qu'ils lui apportassent d'eux-

mêmes des provisions; toutefois il constata que, dès que la chaloupe

venait, ils s'éloignaient. Il acheta beaucoup de bétail et à bon compte,

entre autres trois vaches, deux jeunes taureaux et quatre veaux pour la

somme de i5 shillings, soit 18 fr. 76, et un veau, un mouton et un

agneau pour 9 shillings 3 deniers, soit 2 fr. 85. Les deux vaisseaux

reprirent la mer le 28 février.

Richard Rowles qui commandait YUnion, l'un des trois navires formant

la quatrième flotte envoyée d'Angleterre aux Indes sous les ordres

d'Alexandre Sharpey, passa sans encombre, à la fin de 1608, vingt jours

dans cette même baie; puis, au commencement de 160g, il relâcha dans

celle de Sadâ, qui est dans le Nord-Ouest. Les indigènes lui ayant paru

rrfort honnêtes» et étant entrés volontiers en relations avec lui, il alla



ETHNOGRAPHIE. 97

sans défiance faire visite au roi (1) avec cinq marins; mais, à peine furent-

ils débarqués, qu'une horde de sauvages les entraîna dans l'intérieur,

pendant qu'une foule de boutres et de pirogues entouraient le navire qui

fut criblé de flèches et de javelots; une décharge de canons coula une

demi-douzaine de ces embarcations, et les agresseurs, refroidis dans leur

ardeur, s'en allèrent plus vite qu'ils n'étaient venus. Quant à Rowles et

à ses compagnons, on ne les revit plus. Toutefois Bradshaw, qui avait

pris le commandement du navire, avant de quitter ce lieu maudit s'ap-

procha de la côte et, lorsqu'il fut à portée, fit faire une décharge de

canons et de mousquets qui joncha le sol de cadavres; à la vue de tant

de morts et de blessés, les indigènes affolés s'enfuirent en poussant d'af-

freux hurlements.

En i6/i£, un armateur anglais, William Courteen, envoya à Mada-

gascar des colons qui s'établirent dans la baie de Saint-Augustin en mars

1 645. Ses navires devaient en outre explorer les côtes de l'île, et leurs

capitaines acheter des esclaves. Comme ils n'avaient, à cause du mauvais

état des affaires de Courteen, emporté que peu de provisions et peu de

marchandises de troc dont la plupart, du reste, n'avaient pas en ce

moment cours dans le pays, le chef de la colonie, John Smart, eut

grand'peine à s'approvisionner de vivres en quantité suffisante pour que

les colons ne mourussent pas de faim. Aussi réclama-t-il à cor et à cri

en Angleterre des envois importants; sans quoi, disait-il, ce il ne pourrait

rien faire de bon», et il ajoutait : ce Du reste, le pays ne convient nul-

lement pour une colonie ; ses habitants sont vils et perfides, menteurs

et voleurs, et n'ont pas leurs pareils au monde». Les indigènes lui ayant

volé une partie du bétail qu'il avait acheté, il envoya dans l'intérieur

une compagnie de ko hommes qui réussit à s'emparer par trahison du

roi et de trois de ses fils : il n'y eut pas de sang versé; on les conduisit

à bord de l'un des navires et on ne leur rendit la liberté que contre une

rançon de 200 têtes de bétail et après que le roi eut signé un traité de

paix et d'amitié.

(I
) Il paraît qu'un fils de ce roi avait été Anglais (Luis Maiuano, Coll. Ouvr.anc. Ma-

enlevé quelque temps auparavant par des dag. , par A. et G. Grandidier, t. II. p. 66).

ETHNOGP.ÂPHIE. l3

IMPRIMERIE NATIOSALE.



98 MADAGASCAR.

Smart explora la côte occidentale et les îles Comores pour voir s'il ne

trouverait pas quelque lieu plus propice que la baie de Saint-Augustin

à rétablissement d'une colonie; il apprit qu'on accusait M. Weddal, le

capitaine du James, l'un des navires de W. Courteen, d'avoir enlevé de

force les habitants d'un îlot de la baie d'Ampasindavà ainsi que les mar-

chandises qui y étaient amassées (probablement l'îlot où sont enterrés les

rois du pays avec leurs trésors).

Pendant son absence, deux des colons qui étaient allés dans l'intérieur

chercher les bœufs que les Anglais avaient confiés à la garde d'un chef

malgache, parce qu'il n'y avait pas de pâturage au bord de la mer, furent

assassinés; dès que la nouvelle en arriva au camp, on s'empara de deux

indigènes qui s'y trouvaient et on les passa par les armes, et il fut décidé

qu'on en ferait autant à tous ceux qu'on attraperait. Les Malgaches se

vengèrent en tuant trois autres colons, en brûlant la chaloupe et en lais-

sant aller à la dérive le petit canot.

cr Avant mon départ, écrit John Smart, ils n'avaient jamais commis de

semblables attentats; il est vrai que je ne leur en avais pas fourni l'oc-

casion, ayant toujours été bienveillant à leur égard et ayant entretenu

avec eux des relations de bon voisinage, d'autant que j'étais obligé de-

leur confier notre bétail. Ils sont cupides et veulent cependant être traités

avec égards. »

Les Anglais abandonnèrent ce lieu maudit en mai 16&6, laissant en

partant ce conseil à ceux qui y viendraient après eux: «Ne vous fiez pas

aux coquins qui habitent ce pays, quelque belles promesses qu'ils vous

fassent; ne sortez jamais sans armes et, si vous pouvez mettre la main

sur quelqu'un de ces chiens, exterminez-le sans pitié.»

Aux xvii
c
et xviif siècles, les négriers venaient fréquemment à Mada-

gascar chercher des esclaves pour les Antilles, et ils y ont trouvé un bon

accueil; et les nombreux pirates, pour la plupart de nationalité anglaise,

qui ont à la fin du xvne
et au commencement du xvme

siècle choisi cette

île pour centre de leurs courses maritimes, n'ont jamais eu non plus trop

à se plaindre de ses habitants, malgré leur conduite extravagante et

leurs exactions: ils y furent non seulement craints, mais puissants; leur



ETHNOGRAPHIE. 99

mariage avec des femmes malgaches favorisait d'ailleurs les relations

cordiales qui existaient entre eux et les gens du pays.

Nous ne parlerons pas de Drury dont le récit, véridique et digne de

foi au point de vue géographique et des mœurs des habitants, mérite

peu de confiance au point de vue de ses rapports avec les Malgaches,

rapports qui sont présentés de façon à le rendre intéressant.

En 1738, le Sussex se mit à la côte dans le Sud-Ouest; les naufragés

furent bien traités par les indigènes jusqu'au moment où, ayant vu

qu'ils n'étaient pas plus de seize, ceux-ci devinrent arrogants et impor-

tuns. Les Anglais se décidèrent à chercher un autre port ; leur navire

s'étant échoué sur des hauts-fonds, plusieurs d'entre eux périrent, et

cinq seulement, après dix-sept jours de souffrances, arrivèrent à terre,

non loin de Mahabô. Le roi du pays leur fit donner tout ce dont ils

avaient besoin, mais la maladie en enleva quatre, et John Dean survécut

seul; les divers chefs de village qui lui donnèrent l'hospitalité le trai-

tèrent bien; ce ne fut toutefois pas sans peine qu'ils consentirent à le

laisser embarquer sur un navire anglais qui était venu chercher des

esclaves dans ce pays.

En îyS^, la flotte commandée par l'amiral Watson fit relâche dans

la baie de Saint-Augustin, où elle reçut le meilleur accueil du roi et des

habitants; le docteur Edouard Yves, chirurgien de cette flotte, fit mettre

à terre les malades qui étaient nombreux et qui se rétablirent en trois

semaines, rr J'ai le regret, écrit-il, d'être obligé d'avouer que nos com-

patriotes fraudent souvent les indigènes, leur vendant des canons de fusil

de mauvaise qualité qui éclatent et les blessent, ou même les tuent.

Une semblable mauvaise foi ne peut manquer de nuire à notre nation, et

bon nombre d'Anglais sont déjà mal famés. Cependant, tout dupés qu'ils

sont, ils nous témoignent encore, jusqu'à présent du moins, de l'amitié. »

Les Malgaches, ajoute-t-il, sont regens polis et humains, mais ils sont

susceptibles et se vengent lorsqu'ils se croient offensés ».

Cette baie de Saint-Augustin était du reste très fréquentée par les

Anglais; ainsi, en 1780, il n'y eut pas moins de douze navires, trois de

guerre et neuf de la Compagnie anglaise des Indes, qui y ont séjourné

.3.



100 MADAGASCAR.

de concert pendant un mois et demi, à la grande satisfaction des marins

et des indigènes. Mackintosli
,
qui l'a visitée à cette même époque, dit :

«On accuse les Malgaches de férocité, de barbarie, d'ignorance, de stu-

pidité, d'irréligion et de toutes sortes de vices et de crimes; ces imputa-

tions sont absolument fausses. •»

Enfin, comme dernier exemple, nous dirons que les naufragés du

Wintorlon, qui ont demeuré sept mois à Saint-Augustin en 1792, ont

été accueillis fort amicalement et fort hospitalièrement par le roi qui les

hébergea de son mieux; s'ils eurent quelquefois à se plaindre de la rapa-

cité des indigènes, ils les trouvèrent d'ordinaire obligeants et honnêtes.

IV. Français. — Les premiers Français ayant atterri à Madagascar

sont des Dieppois; ils y vinrent en 1627 et y trouvèrent des gens rrdoux»

qui leur firent le meilleur accueil et commercèrent cr franchement »

avec eux.

Deux années plus tard, en 1029, les frères Jean et Raoul Parmentier,

également Dieppois, visitèrent la côte occidentale; bien accueillis en

divers points, ils eurent cependant deux de leurs gens sagayés en face

des îles Stériles, et ils se vengèrent en tirant sur les indigènes quelques

coups de pierriers qui en blessèrent deux.

Puis un long temps se passa pendant lequel les Français demeurèrent

inactifs, laissant le champ libre aux Portugais. Ce n'est qu'en 1601 que

des marchands de Saint-Malo, de Vitré et de Laval s'unirent pour leur

disputer le commerce des Indes et formèrent une compagnie dans le

but patriotique d'enrichir la France des «• singularités v de l'Orient; ils

équipèrent à leurs frais et à leurs risques et périls deux navires, le Crois-

sant, de h 00 tonneaux, et le Corbin, de 200, qui, ayant été démâtés par

une forte tempête, entrèrent, le 19 février 1602, dans la baie de Saint-

Augustin afin de faire les réparations urgentes. Les matelots construi-

sirent à terre quelques huttes de branchages où furent transportés les

malades, qui étaient nombreux. Ils eurent quelque peine à entrer en rela-

tions avec les indigènes qui, au début, montraient de la méfiance à leur

égard; quelques-uns, armés et accoutrés à leur mode, vinrent recon-

naître quels étaient ces étrangers et se rendre compte s'ils pouvaient



ETHNOGRAPHIE. 101

traiter franchement avec eux ; ils traînaient après eux une vache et

un mouton. « Malgré les invites et les signes amicaux que nous leur

faisions, disent Martin, de Vitré, et Pyrard, de Laval, et quoique nous
leur montrions maints objets de troc, ils s'en furent sans vouloir rien

entendre. S'élant probablement convaincus que nous étions des gens de
bonne foi et que nous n'avions pas l'intention d'user de violence envers

eux, puisque nous ne leur avions causé aucun dommage et que nous
n'avions pas cherché à les suivre, ils revinrent peu après avec leurs

deux bêtes qu'ils échangèrent contre des couteaux , des ciseaux et d'autres

menus objets dont ils font cas. Ils lièrent dès lors amitié avec nous et

nous amenèrent une quantité de bétail dont nous nous sommes approvi-

sionnés abondamment et à bon compte, en échange de cuillers de cuivre,

de jetons de métal, de verroteries, achetant un bœuf ou trois moutons
pour une cuiller ou pour deux jetons, et ainsi du reste. »

Le 18 mars, six matelots désertèrent et s'en furent dans la brousse

pour vivre avec les sauvages; mais, au bout de sept jours, ils revinrent au
camp demander grâce, car les habitants s'enfuyaient dès qu'ils les aper-

cevaient et ils n'avaient pas trouvé à se bien nourrir, comme ils l'avaient

cru. Les Français quittèrent cette baie le i5 mai; comme, depuis leur

départ de France, ils avaient perdu le tiers de leur effectif par suite de
la terrible mortalité qu'avaient occasionnée le scorbut et les fièvres, le

général, sentant le besoin de compléter son équipage, d'autant que beau-

coup des survivants étaient encore trop faibles pour faire un bon travail,

projeta de prendre à bord des Malgaches pour leur venir en aide;

comme il ne pouvait douter qu'ils ne viendraient pas de leur plein gré.

il prépara un guet-apens pour les prendre de force. U fit donc cacher

pendant la nuit des escopettes, des pistolets et des épées auprès du lieu

où ils étaient accoutumés à se rendre chaque matin pour trafiquer de
leurs bestiaux et des autres denrées, et où ils devaient venir une dernière

fois; il pensait que, voyant les Français sans armes, ils ne se défieraient

de nen (I
> et que ses gens pourraient, à un signal convenu, courir aux

!I
) Tout familiers qu'ils étaient avec les hension des armes à feu et ne voulaient pas

Français, ils montraient une grande appré- approcher des gens armés.



102 MADAGASCAR.

armes qu'il avait fait cacher et s'emparer de bon nombre d'entre eux. Ainsi,

comme l'écrit Pyrard, de Laval, qui était à bord du Corbin, «nous avions

formé le dessin de leur donner un mauvais adieu et de leur faire un

mauvais remerciement, mais Dieu n'a pas permis que nous exécutions

cette perfidie, car ils ne vinrent pas ce jour-là, et notre général ayant

changé d'avis, nous partîmes, ce qui nous fut un grand bien».

Le général de Beaulieu, qui relâcha pendant quinze jours avec la flotte

du Montmorency dans cette même baie en 1620, y acheta beaucoup de

bétail et des vivres de toutes sortes; les indigènes se montrèrent bienveil-

lants et ne marquèrent aucune appréhension, quoique les Français fussent

armés; plusieurs même vinrent sans crainte à bord: ce sont, dit Beaulieu,

des gens « gaillards et nullement brutaux».

Arrivons-en maintenant à la mainmise de la France sur Madagascar.

Le capitaine Cocquet, qui commandait le Saint-Louis , et le capitaine

L'Ormeil, qui commandait le Royal, prirent possession, en i643 et

i6&4, de la baie d'Antongil au nom du Roi de France; ils y commirent

des exactions, laissant leurs matelots ravager les plantations de bananiers

et autres, si bien que les habitants, pendant leur séjour sur rade, dé-

sertèrent le bord de la mer et se cachèrent dans les bois avec leurs

femmes, leurs enfants et leurs biens. Nous avons dit plus haut, d'après

Fr. Verburg qui est allé dans celte baie en i654, que ries indigènes

ne voulaient pas entendre parler des Français, qui s'emparaient de tout

ce cpui leur tombait sous la main».

Pronis, qui était venu à bord du Saint-Louis , établit dans le Sud-Est

pour la Compagnie de l'Orient une petite colonie dont il fut le premier

gouverneur. La Compagnie ne pouvait faire un plus mauvais choix : c'était

un homme cupide, rien moins que scrupuleux, débauché, dont l'adminis-

tration eut le résultat le plus déplorable pour l'honneur du nom français

et l'avenir de la colonie. On peut le juger d'après le fait suivant : en 1 646

arriva à Fort-Dauphin un petit bateau hollandais de 100 tonneaux qui

venait chercher des esclaves; Pronis et le capitaine qui commandait

le Saint-Laurent, alors sur la rade, lui en vendirent 73 dont ils s'em-

parèrent traîtreusement, ho qu'ils attirèrent dans le fort sous le faux



ETHNOGRAPHIE. 103

prétexte de leur distribuer de la viande de bœuf, et 33 qu'ils firent enlever

de force sur les routes, ne cessant ces rapts odieux que lorsque Van

der Meersch , le capitaine du bateau et gouverneur de l'île Maurice, leur

eut dit qu'il en avait assez. rr Pronis, dit Flacourt, oublia en celte occasion

son devoir, et de ce jour- là les Malgaches eurent en haine tous les Fran-

çais, faisant retomber la faute du chef sur tous ses compatriotes » , d'au-

tant que parmi ces gens volés se trouvaient seize jeunes gens de bonne

famille. A ce méfait, il en ajouta peu après un autre : il fit assassiner

deux Malgaches de grande famille, ce qui lui aliéna encore davantage

les indigènes. Pronis, du reste, ne se conduisait pas mieux envers les

Français qu'envers les Malgaches; ses dilapidations criminelles et ses

mauvais procédés amenèrent la révolte de ses subordonnés qui le tinrent

en prison pendant six mois.

Il n'est pas étonnant que son successeur, Flacourt, héritant de la haine

vouée aux Français à la suite des méfaits de Pronis, ait eu à se plaindre

à diverses reprises des Roandrianâ ou seigneurs du pays et de leurs sujets,

et qu'il ait dépeint les Malgaches sous des couleurs sombres; cependant

il s'est quelquefois contredit, comme de Valgny' 1
' le fait remarquer d'une

façon assez plaisante dans une lettre adressée par lui de Madagascar en

1758 aux mânes de Flacourt, aux Champs Elysées : «Vous dites, illustre

défunt, dans votre rrEpitre à Messire Nicolas Fouquet»
,
que la nation mal-

gache est sans fard et sans artifice et qu'elle a conservé sans interruption

ce qu'elle a appris de la loi de nature dans laquelle elle subsiste encore,

et plus loin, dans Ter Exposé des avantages qu'on peut retirer de l'éta-

blissement d'une colonie à Madagascar», que les Malgaches sont des gens

humbles et soumis. Or est-ce la loi de la nature qui les rend tels que

vous les dépeignez au xxvne chapitre : adonnés à la trahison, à la dissi-

mulation, à la flatterie, à la cruauté, au mensonge et à la tromperie? Si

cela est, et cela est en effet, la nature dont vous dites qu'ils suivent la loi

les a bien mal dirigés. Et si au contraire ils sont, comme vous le dites,

(1) De Valgny connaissait bien Mada- vingt-cinq ans; il a été commandant de

gascar où il a demeuré pendant environ l'île Sainte-Marie en 17/13.



104 MADAGASCAR.

sans fard et sans artifice, pourquoi avez-vous fait graver sur une stèle

représentée au lxix
6 chapitre cet avis aux voyageurs :

Ah incolis cave! Défiez-vous des habitants du pays!

Gomment Flacourt, qui réprouvait les méfaits de son prédécesseur

Pronis et reconnaissait qu'il s'était attiré la haine des Malgaches, s'est-il

plu, lui aussi, à fomenter des guerres et à massacrer, à piller sans pitié?

Malgré les reproches plus ou moins réels qu'il pouvait adresser aux indi-

gènes, avait-il raison d'envoyer de nuit attaquer et mettre à sac des villes

telles que celle de Fanjahirà où habitait le roi, qui fut tué ainsi que

son fils : «Nos gens, écrit Flacourt, étant tous entrés à la file dans la

ville sous la conduite de mon lieutenant Angeleaume, coururent droit

à la maison d'AndriandRamakâ, le roi, qui en se sauvant fut tué d'un

coup de fusil ainsi qu'un de ses fils, Andriantsajoa, dont on m'apporta la

tête que je fis planter sur un pieu. Tout y fut mis en désordre et pillé

par nos Français qui y firent un butin qui les arrangea fort. Il y eut des

hommes et des femmes tués, et toutes les richesses du Roandrianà [ou

seigneur] furent mises en cendres. On prit i5o bœufs ou vaches. -n

Un mois et demi après, nouvelle expédition. Flacourt envoya 2 5 Fran-

çais surprendre le village d'un autre Roandrianà, d'où ils ramenèrent

108 têtes de bétail après avoir tué l'un des chefs.

Du iq septembre au 2 3 novembre 1601
,
pendant que Flacourt visi-

tait Foulpointe et l'île Sainte-Marie, son lieutenant Angeleaume, à la

tête de quelques Français, saccagea les environs de Fort-Dauphin, in-

cendiant des villages, s'emparant des boeufs et faisant de nombreux pri-

sonniers.

Le 26 février 1662, le caporal La Forest s'en alla dans l'intérieur à

Mangaranô avec 28 soldats; il revint, ayant brûlé vingt- deux villages et

tué sept Malgaches.

Le ik mars 1 6 53 , Angeleaume, envoyé dans la vallée d'Ambolô, mit

à sac les deux villes principales, où rr il y eut bien des nègres tués».

Le 26 février 1 654 ,
par ordre de Flacourt, 2 5 Français partent en

guerre contre les habitants delà vallée de Tsilivâ et reviennent trois jours



ETHNOGRAPHIE. 105

après, ayant brûlé les villages, mais n'ayant pu razzier qu'une cinquan-

taine de bœufs. Ainsi que le dit de Valgny, rrce qui est rapporté aux cha-

pitres vin , xl et xli de YHisloire de Madagascar de Flacourt n'est pas à l'hon-

neur de notre nation ni de Flacourt, car les Français agissaient comme

des brigands, tuant et pillant!»

Du reste, les expéditions de ce genre étaient continuelles, et si, sous l'ad-

ministration de Champmargou et de Mondevergue, qui étaient «humains

et honnêtes " , il y eut une paix relative , on voit encore l'amiral de La Haye

aller, en janvier 1671, avec 70 Français et 600 Malgaches, attaquer

un grand du pays nommé Ramosâ, parce qu'cril ne venait pas lui rendre

ses hommages». Cette fois, les Malgaches tinrent bon et tuèrent plusieurs

de leurs agresseurs, de sorte que La Haye dut reprendre le chemin de

Fort-Dauphin sans avoir fait de butin, honteux et confus de cet échec,

quoique Souchu de Rennefort qualifie sa retraite de rebelle». Son gou-

vernement, qui était rrrude et fâcheux», ne fut pas pour lui rallier les

indigènes, car ceux-ci, peu après son départ pour l'Inde et celui de nom-

breux Français qui, désespérant de la colonie de Fort-Dauphin, l'y sui-

virent, massacrèrent à la fin de 1672 tous ceux qui y restaient, cr II n'est

pas étonnant, écrit de Valgny, qu'ils aient fini par égorger ceux qui les

volaient et les assassinaient sous le couvert de la civilisation et de

l'amitié. »

Il faut avouer que tous ces ?r Commandants pour Sa Majesté très

chrétienne le Roi de France», qui gouvernaient par la terreur et en

toutes circonstances recouraient aux châtiments les plus sévères, parce

que, selon leurs dires, ce sont des te gens sans cœur et sans foi qu'il

faut mener par la rigueur et châtier sans pardon, grands et petits,

quand on les trouve en faute», avaient une manière bien singulière de

comprendre la colonisation et de faire goûter les bienfaits de la civi-

lisation aux indigènes, quelques raisons qu'ils aient prétextées pour

excuser leurs pillages et leurs tueries, voulant, disaient-ils, punir des

vols de bétail, arrêter des complots, etc. Il est certain qu'il y avait

d'autres moyens, et de meilleurs, pour arriver à leurs fins. Ces expé-

ditions accompagnées de meurtres et de brigandages, et qui en réalité

ETHNOGRAPHIE. 1 'l

TMCimrr.niE nationale



106 MADAGASCAR.

avaient pour but principal le butin qu'on en rapportait, ne sont pas sans

révolter nos sentiments de justice et d'honnêteté, même en tenant compte

des idées et des mœurs de l'époque : pour des essais de colonisation, des

prises de contact, ce n'étaient certainement pas des actes de bon gou-

vernement, ni de sage politique. Les événements ultérieurs l'ont d'ailleurs

bien prouvé.

Il est toutefois juste de dire que l'insuccès des opérations commerciales

de la Compagnie Orientale a tenu à ce que les richesses naturelles de

Madagascar n'étaient pas telles qu'on les croyait; on était en effet plein

d'illusions à ce sujet. Certes il y a dans cette île des richesses, mais pas

si naturelles et pas en tel nombre qu'on l'a si souvent redit depuis : pour

les mettre au jour, un travail persévérant et intelligent est nécessaire.

Flacourt vantait fort les avantages qu'on pouvait retirer de l'établisse-

ment d'une colonie à Madagascar; il faut avouer que, hors la traite des

esclaves qui y était malheureusement trop florissante, un peu de scepti-

cisme est de mise à l'égard de ces avantages tels qu'on les représentait à

cette époque, car, si la science et la civilisation moderne ont placé entre

nos mains les moyens, avec l'aide d'un gouvernement sage et éclairé, de

mettre cette île en bonne valeur, il est fort douteux qu'il eût été possible

autrefois d'en retirer tout ce qu'on en espérait.

Si les diverses nations européennes dont nous venons de résumer les

tentatives de colonisation pendant les xvi
e

, xvii
c
et xvm° siècles n'ont pas

réussi dans leurs entreprises successives, autant à cause d'une mauvaise

administration et d'une politique néfaste que par suite, comme nous

venons de le dire, de la pauvreté relative du pays, elles n'en ont pas

moins eu une influence sur les habitants. Quelle a-t-elle été? L'impres-

sion qui ressort de tous les faits exposés d'après leurs auteurs mêmes,

qui certainement n'ont pas cherché à se noircir, est bien nette. Avant

leur venue, la masse des indigènes était d'un naturel doux et hospitalier,

honnête, de relations faciles et agréables, et avait le germe de qualités

qu'une culture appropriée eût vite développées; partout, au début, ils ont

accueilli les étrangers, quelle que fût leur nationalité, avec respect et

bienveillance, et ils se sont plu à leur fournir tous les vivres dont ils pou-



ETHNOGRAPHIE. 107

vaient avoir besoin. Comme les mœurs des femmes malgaches sont très

libres et que chez eux la jalousie est un sentiment à peu près inconnu, il n'y

avait pas à craindre que les relations fussent entravées ou refroidies de

ce chef. Il n'est pas douteux, par contre, qu'ils avaient beaucoup des vices

et des de'fauts inhérents aux peuples sauvages, et que, dès avant i5oo,les

petits rois entre lesquels le pays était divisé s'adonnaient à la guerre et

au pillage dans le but surtout de faire des prisonniers qu'ils vendaient

comme esclaves aux Arabes delà côte Nord-Ouest; néanmoins, tout triste

qu'en soit l'aveu, il faut confesser que les Européens ont amené à leur

suite à Madagascar, ainsi que dans tous les pays qu'ils ont découverts,

beaucoup de maux, et aucune des nations qui ont pris part à ces décou-

vertes n'est exempte de reproches; toutes ont commis de nombreuses in-

justices envers les peuples sauvages et ont infligé à des millions d'inno-

cents une foule de calamités.

Si tant de marins et de colons ont eu à se plaindre de la perfidie des

Malgaches et leur ont reproché d'être cruels et vicieux, à qui la faute?

Ne leur en ont-ils pas trop souvent donné l'exemple? Qu'y a-t-il d'éton-

nant à ce que les Malgaches aient pris en haine ces étrangers, qui, sans

provocation, sans raison, comme les découvreurs portugais, ont mis

leurs villes à sac et ont tué ou enlevé de nombreux indigènes, quelque-

fois de hauts personnages; ou, comme les Hollandais, les Anglais et les

Français, qui ne se sont pas fait faute, sous des prétextes plus ou moins

plausibles pour nous, mais en tout cas incompréhensibles pour les Mal-

gaches, de brûler leurs villages, de razzier leurs bœufs, de réduire les

vaincus en esclavage et quelquefois de voler des hommes libres attirés

par trahison et venus en toute confiance soit à bord de leurs navires, soit

dans leur camp?

Incendies, attaques et rapts d'hommes inoffensifs, meurtres sans rai-

sons sérieuses, vols à main armée, ce sont des exploits dont certes les

Européens n'ont pas lieu d'être fiers.

Enfin ils n'ont cessé pendant deux siècles, à l'instar des Arabes, de

fomenter des guerres civiles qui seules pouvaient leur fournir les esclaves

qu'ils venaient y chercher pour leurs colonies des îles de la Sonde, des

16.



108 MADAGASCAR.

Antilles, du cap de Bonne-Espérance, de File Maurice, etc., et qui ont

été la plus grande plaie dont ait souffert Madagascar et dont elle souffre

encore, rr Pauvres êtres, écrit l'un des naufragés du Winterton en 1792,

brutalement arrachés à leur famille et à leur pays natal où ils vivaient

heureux, jetés dans des navires où l'existence était extrêmement pénible à

cause de leur entassement et de la chaleur, et, à leur arrivée, assujettis

à un dur labeur et au fouet de gardes-chiourme cruels; l'esclavage ne

faisant pas de distinction entre ses victimes, il y' en avait qui apparte-

naient aux hautes classes et tombaient au même degré de misère que

les autres. » On trouve dans les Archives du Cap des récits qui montrent

la manière de voir qu'on avait à cette époque au sujet des esclaves :

un capitaine négrier y raconte les péripéties d'un voyage qu'il qualifie

de « désastreux » et pendant lequel, ayant surpris au départ de Mada-

gascar des symptômes de mécontentement dans sa cargaison d'esclaves,

il jugea bon, pour couper court à une révolte possible, de jeter par-

dessus bord les plus mutins; il on parle comme s'il se fût agi de ballots

de toile!

En somme, à Madagascar jusqu'à la fin du xvni e
siècle, les Européens,

sans esprit politique et sans clairvoyance, n'ayant pas conscience des

fautes — nous dirions aujourd'hui des crimes — qu'ils commettaient,

entourés de la haine que leurs méfaits avaient suscitée non sans raison,

ont lait une mauvaise besogne pour leurs intérêts matériels comme

pour les intérêts supérieurs de la morale et de la civilisation; les événe-

nements qui se sont succédé pendant les derniers siècles, et dont nous

venons de donner un aperçu, sont la juste conséquence de leurs actes

inconsidérés. Très heureusement, à l'influence néfaste dont nous venons

de parler s'en est substituée, depuis le commencement du xix
e
siècle, une

autre toute bienfaisante et civilisatrice, dont l'honneur revient pour

une grande part aux missionnaires qui ne cessent depuis près d'un siècle

de prêcher aux Malgaches les grands principes de morale et d'humanité;

aujourd'hui leurs leçons portent leurs fruits, et depuis quelques années

la civilisation a fait des progrès remarquables dont il y a lieu de se

féciliter.



ETHNOGRAPHIE. 109

S 6- INFLUENCE DES IMMIGRANTS ARARES ET PERSANS

SUR LE CARACTÈRE ET LES MOEURS DES MALGACHES.

Quoique, dès le ix
e

siècle et même avant, les Arabes et les Persans

aient entretenu des relations commerciales suivies avec le nord de Mada-

gascar et que quelques colons sémites se soient établis dans les principaux

ports du Nord-Ouest et du Nord-Est, leur influence n'a guère été civili-

satrice (1)
; en effet, ils n'ont pas converti ni même cherché à convertir

les Malgaches à l'Islam : il est vrai que la plupart étaient des métis

d'Arabes et d'Africains ou de Comoriens, qui formaient un personnel

sémitique très inférieur (2)
; en tout cas, leur échec, si tant est qu'ils aient

cherché à faire des prosélytes, a été complet, car, si quelques Saka-

lavâ du Nord ont adopté le costume et certains usages arabes, tous, des

rois aux esclaves, n'en ont pas moins conservé jusqu'à nos jours les

coutumes et les croyances de leurs ancêtres, et aucun ne sait lire ni

écrire l'arabe ni ne connaît le Coran. En réalité, les colons d'origine

sémite n'ont joué qu'un rôle commercial; les crSilamô» [les sectateurs

de l'Islam] ou crArabôw, comme on les appelle, et leurs métis, les ce Anta-

laotrâ» [les gens d'outre-mer], ne se sont jamais adonnés à l'agricul-

ture au temps où existaient sur les côtes Nord-Ouest et Nord-Est d'im-

portantes et prospères colonies sémitiques; les travaux agricoles étaient

laissés aux esclaves, et ils s'occupaient peu d'industrie, leur but unique

était le commerce : ils ne se contentaient pas de résider sur les côtes, il

f 1 ' Ce n'est pas seulement au point de regarde les mœurs et les usages de la vie

'

a
'.

vue religieux que leur influence a, pour '
2

' Voir au tome précédent, p. ioi-i65

ainsi dire, été nulle, mais aussi en ce qui et Zio6-iii.

"' Ainsi, par exemple, la saleté des Antalaotrâ et des colons arabes est incroyable; les cours de leurs

mai-ons et leurs chambres (à l'exception de la salle de réception) sont pleines d'immondices de toutes sortes

empestant l'air, de vieux chiffons jetés çà et là, ce qui ne les empêche pas d'avoir une vanité puérile : les

riches femmes antalaotrâ, comme du reste les femmes arabes de Zanzibar, ont l'habitude de vêtir de temps

en temps leurs esclaves de beaux lambas, ou pagnes de soie, et de tous les bijoux qu'elles possèdent, et de les

envoyer ainsi richement habillées se montrer chez leurs parents et leurs amis; mais elles n'ont pas, comme
les riches Arijouanaises, la fastidieuse et ridicule coutume de porter sur le toit de leur maison de jeunes

esclaves qui, à tour de rôle, sont chargés d'appeler par leur nom successivement toutes les esclaves de la

maison comme si l'on avait besoin d'elles, lors même qu'elles sont là présentes, dans le but de faire savoir,

urbi et orbi, qu'on en a un grand nombre.



110 MADAGASCAR.

y en avait qui s'en allaient de côté et d'autre, jusqu'au centre de l'île,

en Imerinâ (l)

, colportant leurs marchandises. Ils ont toujours cherché et

ont réussi à se faire bien venir des chefs malgaches qui, de leur côté,

avaient intérêt à favoriser ces colons qui leur apportaient la richesse et

la puissance, puisque, grâce à eux, ils pouvaient se procurer les armes

et les marchandises dont ils avaient besoin; mais de tout temps ils se

sont montrés hostiles aux Européens, dont ils redoutaient la concurrence

et l'influence, et ont toujours cherché à les desservir; il sont d'ailleurs peu

probes et durs en affaires, très intéressés.

Dans le Sud-Est, où sont venus échouer au xvi
e

siècle quelques

familles arabes et persanes, leur influence religieuse sur les indigènes

a été également nulle au point de vue du Coran, mais ils ont répandu et

développé non seulement dans le Sud, mais on peut dire dans toute l'ile,

la foi aux gris-gris et aux talismans et à maintes superstitions dont nous

nous occuperons au chapitre de la Religion (2)
.

(1
> Dumaink, Idée de la côte occidentale de Madagascar, 1792, Annales des Voyages de

Malle-Brun, t. XI, 1810, p. 28. — '2 ' Voir le tonie suivant.



ETHNOGRAPHIE. 111

LIVRE QUATRIÈME.

LA VIE SOCIALE À MADAGASCAR.

CHAPITRE PREMIER.

LA FAMILLE MALGACHE.

§ 1. SA CONSTITUTION.

A Madagascar, l'unité sociale est la famille , et non comme chez nous,

l'individu (1)
. Les peuplades ou plutôt les groupes sociaux entre lesquels

la population de l'île était encore récemment divisée étaient très nom-

breux et reposaient sur la parenté; c'étaient des familles ou plutôt des

groupes familiaux indépendants les uns des autres, des clans (2) dont les

membres très unis, car leur sécurité n'était qu'au prix de cette union,

vivaient sous le régime patriarcal; ils avaient pour chef l'héritier légi-

(1
' L'effort individuel ne suffisant pas aux mpianakavibé , à la collectivité familiale (a

'.

tâches multiples et complexes qui se sont L'union seule fait la force, disent les Mal-

imposées à l'homme au fur et à mesure gâches : Ny hazo toikana tsy mba ala, ary

que son intelligence s'est développée et que ny tondro tokana tsy mahazo hao [Un seul

ses besoins se sont accrus, les énergies par- arbre ne fait pas une forêt, et avec un seul

ticulières ont dû se grouper en un faisceau doigt on ne prend pas un pou],

qui s'appelle la famille, le clan, et l'indi- (2) Ce nom a, comme l'on sait, le sens

virlu a été sacrifié à la fianakaviana, aux originel de « parenté » (
b

'.

' Comme jadis les Grecs et tant d'autres peuples, les Malgaches considéraient que (ous les êtres qui se

transmettaient le même sang de génération en génération ne formaient en réalité qu'un seul et même être.

Quoique les individus s'arrogent aujourd'hui dans nos sociétés le droit de vivre chacun à sa guise, MM. Paul

Bourget et Henri Bordeaux, dans leurs romans qu'on peut qualifier de sociaux, déplorent les conflits d'auto-

nomies individuelles et d'instincts égoïstes qui résultent de ces mœurs nouvelles, et cherchent à montrer que
tria cellule sociale» ne doit pas être l'individu, mais la famille, que c'est la famille qui, avant tout, doit

nous occuper, car, comme a dit Bonald, elle seule peut dire : rrJe suis et je serai».

' ' Beaucoup des coutumes des clans malgaches rappellent celles des clans celtiques, ce qui n'est pas éton-

nant puisque les uns et les autres vivent sous le régime patriarcal (voir Skene, The Highlanders , 1837, et

Summer Maine, Prim. Inst.). Skene (t. I, p. i53) dit avec raison que le chef patriarcal était le seigneur

par droit d'héritage de tous ceux qui descendaient de la même souche que lui, tandis que le chef féodal était

le propriétaire par conquête ou par héritage d'une certaine étendue de territoire, et que c'était de ce fait

qu'il avait droit à l'obéissance et aux services de ses habitants : les uns étaient unis par la communauté
d'origine, les autres n'étaient associés que par la force ou pour des besoins de protection mutuelle.



112 MADAGASCAR.

time de l'aïeul commun, et observaient scrupuleusement, religieusement,

les commandements et prescriptions des ancêtres morts, les descendants

étant, d'après leurs croyances, solidaires de leurs aïeux qui sont chargés

par Dieu de les surveiller et de les protéger et qui exercent sur leur famille

une autorité toute-puissante (li
: être exclus du tombeau de famille était

la punition la plus grave et la plus redoutée. L'amour, on pourrait dire la

religion du clan pris dans son ensemble, primait tout autre sentiment;

ses membres s'assistaient les uns les autres contre leurs ennemis, peu

importait qu'ils eussent tort ou raison; il était de règle qu'ils vécussent

tous en bonne intelligence (2)
, et, s'il s'élevait entre eux quelque dispute,

quelque querelle, on attribuait à ce défaut d'union les maladies ou les

malheurs qui survenaient dans le clan et l'on exigeait que les frères ennemis

se réconciliassent, qu'ils demandassent pardon à Dieu et à leurs ancêtres :

sacrifiant une volaille, chacun d'eux devait, avec son index trempé dans

le sang de la victime, faire en témoignage de réconciliation une marque

sur le front de son adversaire.

Chez les Merinâ, dont l'état politique et social est si différent de ce qu'il

était jadis, où tant de clans sont depuis un siècle réunis sous une même

autorité, cet amour de la famille ne continue pas moins à se manifester,

notamment au fandroanâ ou fête du nouvel an, époque à laquelle les

membres de chaque famille, y compris les esclaves, s'assemblent autour

du chef et prennent tous leur part des cérémonies traditionnelles de

cette fête; ceux qui, retenus au loin, sont dans l'impossibilité d'y assister,

(•' C'est surtout après ta mort de leurs te corps du défunt dans le tombeau de

parents, plutôt que pendant leur vie, qu'ils famille' 8
'.

ont un culte pour eux; aussi lorsqu'un des (2
> Car, disent-ils, ny ahiahy tsy mba uilia-

leurs était mort au loin, ils ne regardaient vanana [tilt. : mésintelligence et parenté ne

ni à ta dépense, ni à la peine, pour ramener vont pas ensemble] b)

(
°
) Majeur rapporte que, lors des {pierres des clans merina entre eux, les ccombals les plus furieux se

livraient autour des cadavres qui devenaient l'objet d'un commerce avec les parents des défunts, que même on

les dépeçait, on les détaillait, pour en tirer plus de profit, car les parents qui ne rachèteraient pas les membres

ainsi épars d'un des leurs seraient voués au mépris» (Voy. dans l'Ancove en 1 7 8 iî , Copie Bibl. Grandidier, p. 3a ).

<
b

! Le principe : ttAide les tiens, qu'ils aient tort ou raison» était mis presque universellement en pratique

dans l'antiquité. Achille ne dit-il pas à Phoinix (Iliade, îx, 6i3-6i5) : trTu ne dois pas êlre l'ami de mon

ennemi, tu dois m'aider à l'aire du mal à qui m'en a fait».



ETHNOGRAPHIE. 113

envoient un témoignage de souvenir, et ceux qui manquent à cet usage

sont, sévèrement juge's : à ia fin du dernier mois de l'année lunaire, du

mois èiAlohotsy ou, comme ils disent, de Volampadinâ [mois sacré des

abstinences], les parents se visitent, venant souvent de fort loin, et man-

gent ensemble le jakâ (1)
, sorte de communion en témoignage d'amitié et

de bonne parenté.

La solidarité entre les membres d'une famille est, du reste, complète;

les riches viennent à l'aide de leurs parents pauvres, hena-drazanâ [par

respect des ancêtres] comme ils disent, et pourvoient aux frais de leurs

funérailles; ils subvenaient aux besoins de ceux qui étaient requis pour

le service du Gouvernement sous la monarchie merinâ, car le Gouver-

nement malgache ne payait aucun de ses fonctionnaires, ni officiers, ni

soldats, ni même ouvriers; et, lorsque l'un d'eux était, pour crime ou

pour dette, réduit à l'esclavage, peine qui était, comme nous le verrons

plus loin , souvent partagée par la famille du coupable , les autres s'éver-

tuaient à réunir la somme nécessaire pour le racheter (2)
: ceux qui man-

quaient à ce devoir étaient l'objet du mépris public. Mais il n'y avait

pas seulement entre eux cette solidarité active, ils étaient également

liés par une solidarité passive, étant tous responsables des délits commis

par l'un d'eux : cette responsabilité collective entraînait souvent l'escla-

vage de la femme et des enfants du chef de famille qui avait commis un

crime (3)
.

f 1 ' Le jakâ, ou hena mialin-taonâ [litt. :

ia viande qui attend depuis l'année der-

nière], comme on l'appelle aussi, est de

la viande de bœuf séchée, provenant des

bœufs tués à la fête du Fandroanâ, qu'on

garde pieusement pour être consommée

l'année suivante en une sorte de commu-

nion rituelle avec les parents et les amis

assemblés en ce jour solennel : nofon-kena

mitampihavanana , viande qui scelle l'union

des parents.

<
2

> Les Zanakanlitrâ, clan merinâ d'Am-

bodiranô , étaient remarquables par la soli-

darité qui les unissait et qu'ils pratiquaient

à un degré extraordinaire.

<
3

> La responsabilité collective a existé

chez beaucoup de peuples depuis les temps

les plus anciens

'

a)
.

c:"' Ne voit-on pas dans VExode (xx, 5) Dieu punir les crimes du père jusqu'à la troisième et à la quatrième

génération, et les Grecs de l'époque historique ne mettaient-ils pas à mort dans leurs guerres les enfants

avec les pareats, car rtbien fous sont ceux qui, ayant tué ie père, laissent vivre le fils»; cette jurisprudence

a existé en Europe jusqu'au xiir* siècle et même en Hollande jusqu'au milieu du xv
c

, époque à laquelle les parents

i5
ETiiNoan.tr Biz.

mi'niMEniE satiosai.e.



114 MADAGASCAR.

La famille malgache, la Jlanakavianâ ou mpianakavibé, qui est un

agrégat social dans une certaine mesure hétérogène, n'est pas compa-

rable à la famille telle qu'elle est constituée chez nous, où elle est parfai-

tement homogène et où l'individu occupe une si grande place. En effet,

non seulement le degré de parenté n'y est pas pris en réelle considération,

non seulement les enfants naturels et adultérins y sont admis au même

titre que les enfants légitimes, mais il n'est même pas nécessaire que tous

les membres soient consanguins : les enfants adoptifs'
1
' et les individus liés

par le serment du sang'"
2

' avec toute leur lignée en font partie, ainsi que les

esclaves affranchis, et jadis, à un moindre degré, ceux nés dans la famille.

Tous ces membres sont complètement solidaires les uns des autres (3)

,

tous sont tenus de s'entr'aider sous peine d'être rejetés de la communauté

'*' A Madagascar, les adoptions sont fré-

quentes. Quand la jeune fille, ayant libre-

ment usé et abusé de son corps, entre en

ménage régulier, elle y amène souvent des

enfants qui sont toujours bien reçus dans

la nouvelle famille où entre leur mère, le

nouveau mari les adoptant généralement.

'
2

' Dès que deux Malgaches se sont liés

par le faù-dra ou le serment du sang, les

parents de chacun d'eux acquièrent à l'égard

de l'autre le même degré de parenté qu'ils

auraient eu, si les deux contractants eussent

été réellement frères ou sœurs. Les effets

de cette alliance s'étendent même, dans

une certaine mesure, aux membres des

deux familles les uns par rapport aux

autres.

(3) Aussi bien pour exiger que pour don-

ner réparation d'une offense ou d'un tort.

*La famille d'un homme qui a des dettes '
a

'

ou qui a été lâche devant l'ennemi, ou qui

a commis certains crimes '
b
', est réduite à

l'esclavage et ses biens sont confisqués. Dans

l'Ankaranâ, les parents d'un individu ac-

cusé de sorcellerie et mort à la suite de l'or-

dalie du langhin payent une amende pour

laver la tache faite à la famille « (J. de la

Sallk. 1785, Arch.fortif. Colonies).

des condamnés ont été enfin all'ranchis de l'obligation délictuelle : on sait que cet usage de rendre collective-

ment responsables des délits et des crimes tous les membres d'une famille venait surtout de ce que, dans les

anciennes organisations sociales, il était dillicile d'atteindre l'auteur d'une offense et de reconnaître dans la

propriété familiale ses biens personnels (voir Glotz, La Grèce, et Koenigsvvabtkr, Etudes sur le développement de

la Société humaine). Aujourd'hui, celte solidarité se retrouve encore dans l'Extrême-Orient aussi bien qu'en

Afrique : ainsi Mg ' Lecbaptois dit qu'aux rives du Tanganika elle existe dans chaque famille pour les dettes

et les délits graves d'un quelconque de ses membres, et que les parents se prêtent tous assistance en cas de

malheur ou de besoin : nul ne songe à se soustraire à ce devoir ; tout chef de famille est responsable des actes

des siens, enfants ou esclaves (Aux Rives dit Tanganika, it)i3, p. ia3).
t'I «Lorsqu'un Hovâ [un babitant de l'Imerinâ] doit une somme à un titre quelconque et que ses biens ne

suffisent pas à la payer, il donne en outre ses femmes, que leurs parents ont le droit de racheter, un ou plu-

sieurs de ses enfants et enfin lui-même, s'il est nécessaire» (Maïeub, Voyage dans l'Ankove en 1777).
(b

> Chez un très grand nombre de peuples, d'ailleurs, certains crimes, notamment les crimes de trahison

envers l'Etat ou de lèse-majesté , entraînaient aussi non seulement la punition du coupable, mais celle des

parents même éloignés, notamment chez les Chinois, les Japonais, les anciens Perses, les Macédoniens, etc.



ETHNOGRAPHIE. 115

qui a, de ce fait, une grande cohésion (1)
; tous prennent part au culte des

ancêtres (

*

!)

, aux. cérémonies religieuses. Dans l'organisation sociale mal-

gache, comme dans celle des Arabes au vne
siècle et de beaucoup

d'autres peuples, l'individu isolé du groupe auquel il appartenait, soit

qu'il l'eût abandonné volontairement, soit qu'il en eût été chassé, était

privé de toute protection, de toute aide, et dès lors était un être perdu :

car chaque famille a son culte, son foyer, qu'aucun de ses membres ne

peut abandonner sans perdre la communion avec ses ancêtres, et par

conséquent avec les divinités et avec les hommes, et sans perdre sa place

dans le tombeau commun où tous doivent être enterrés sous peine d'im-

piété et où il est également impie d'enterrer un étranger®. Ces coutumes

et ces traditions, qui unissaient intimement les membres d'une famille,

les séparaient des autres, de sorte que, hors du sein de sa famille, on

n'avait que des ennemis.

Chaque ménage désire avoir une nombreuse progéniture (4)
, non pas

tant que les Malgaches, quoiqu'ils les choient et les affectionnent, aiment

les enfants pour eux-mêmes, comme c'est le cas chez nous, mais parce

qu'ils perpétuent la famille et que, comme nous le verrons au Livre de

la Religion des ancêtres, ils sont indispensables pour rendre aux mânes

de leurs parents les devoirs sans lesquels la vie dans l'autre monde serait

pour ces défunts précaire et malheureuse (5)
; à cet intérêt primordial de la

M L'Antandroy lui-même, le plus sau-

vage et le plus égoïste des Malgaches, n'hé-

site pas à donner quelques bœufs à un pa-

rent que les fahavalô ou voleurs de grand

chemin ont dépouillé, et le Rév. H. E.

Clark rapporte que les Zanakantitrâ, clan

merinâ réputé pour son avarice parmi des

gens dont l'esprit d'économie est prover-

bial, n'bésitent pas à donner tout l'argent

nécessaire quand il s'agitdesauverl'honneur

de la famille (Antan. Annual, 1896, p. 454).
<
2

) Omettre d'inviter un membre de la

famille à une cérémonie en l'honneur de

ses ancêtres était une injure grave, et ne

pas être admis dans le tombeau de la fa-

mille était, pour eux, le pire des châtiments
(3) Chez beaucoup de peuplades mal-

gaches, Betsimisarakâ, Sakalavâ, etc.,

comme d'ailleurs autrefois en Germanie et

en d'autres pays, la femme elle-même, fût-

elle mère, n'était pas enterrée aux côtés de

son mari et de ses enfants, mais dans le

tombeau de sa propre famille.

(4) On appelle, en Imerinâ, antoandrà

[litt. : le plein jour (le bonheur parfait)] les

gens riches qui ont beaucoup d'enfants et

qui sont, par conséquent, arrivés au faite

du bonheur malgache.

(5) Aussi appelle-t-on maty maso [litt. œil,

germe mort] ceux qui meurent sans postérité.



116 MADAGASCAR.

naissance de beaucoup d'enfants s'en joignait un autre, celui d'augmen-

ter la puissance du groupe familial qui, dans ces pays, repose plus sur le

nombre que sur les qualités de ses membres, le nombre y faisant la loi (1)
.

L'enfant appartient à l'aïeul beaucoup plus qu'au père.

Les empêchements aux mariages et même, pour les femmes, aux rela-

tions passagères avec des gens de castes et de clans différents sauvegar-

daient l'intégrité de la famille.

Beaucoup de ces groupes familiaux ou clans se désignaient par le mot

zafy (petits-fils) suivi du nom de l'aïeul commun'2
', comme les clans

irlandais et écossais étaient désignés par les mots 0' (contraction de « Ua»

[petit-fils]) ou Mac (fils) précédant le nom de leur ancêtre.

Le pouvoir du chef de ces familles ou clans s'exerçait à la manière des

patriarches, et non comme celui d'un propriétaire, d'un seigneur féodal 13
';

il était le tompo hazomanilsâ (dans l'Ouest et dans le Sud), le tompo jirô

(dans l'Est), c'est-à-dire le maître, le gardien du poteau sacré au pied

duquel se faisaient les prières à Dieu et aux mânes des ancêtres; il était

donc non seulement ny lohâ, le chef temporel, mais aussi ny mpisoronâ

ou ny mpijorô, le chef spirituel, le pontife de la famille, l'intermédiaire

entre les siens et la divinité, et il avait le pouvoir de manala voady, de

dispenser de leurs vœux ses enfants, ses frères et neveux, ainsi que leurs

esclaves. Il était en outre le dépositaire des biens de tous les membres

du clan (!'
!

, sur lesquels il exerçait une autorité arbitraire, les enfants,

comme nous l'avons dit, dépendant plus de lui que du père. Avec l'aide

des anciens de la famille, il jugeait les différends et les disputes, et levait

des impôts, impôts en nature bien entendu; mais, d'autre part, il était

f
1

) Mba aizano izay, Andriamanitra ! na ho

lahy, nu ho cavy ! mba ho maro jara , ho maro

dimby izahay! disaient -ils dans leurs prières

[Donnez-nous de nombreux enfants, divi-

nités que j'implore! garçons ou filles, sui-

vant votre bon plaisir, mais que nous ayons

une postérité nombreuse!].

(2) Quelquefois aussi de l'aïeule, mais non

pas toujours, comme dit à tort Flacourt :

«Dans toute l'île du côté du Sud, ainsi que

chez les MasikorÔ, le nom de la lignée se

prend de la femme, Zafikazimambo, etc.u

(Hisl. Madag., p. 17).

'
3

' Voir plus baut la notule b, p. 111.

(*' Enfants, neveux, esclaves affranchis,

etc., remettaient tous entre les mains du

chef de famille ce qu'ils gagnaient, les ca-

deaux qu'ils recevaient, et quand ils avaient

besoin de quelque objet leur appartenant,

ils le lui demandaient.



ETHNOGRAPHIE. 117

responsable des faits et gestes des siens. Les frères succédaient souvent aux

frères avant les fils , car, clans le système patriarcal , l'héritage au droit de

commandement revient au plus proche parent de l'aïeul commun, qui,

lorsque le chef mort avait un frère puîné, était ce frère puisqu'il est d'un

degré plus près de l'auteur commun que son neveu' 1

'; du reste, dans une

société patriarcale, cet usage répondait aux besoins d'une population dont

les habitudes de guerre et de pillage nécessitaient la présence à sa tête

de chefs capables de commander'2
'. Les vieillards sont entourés à Mada-

gascar de respect (3
' et y jouissent d'une grande autorité : cr Le mal est un

pavs sans vieillards », dit un de leurs proverbes.

Ces clans ont été autonomes jusqu'au milieu du xvne
siècle, puis peu

à peu" groupés, d'abord dans l'Ouest par Andriandahifotsy, ensuite dans

le centre par Ralambô et ses successeurs, chefs d'origine, les uns in-

dienne, les autres, javanaise, lesquels ont facilement imposé leur domi-

nation à un certain nombre de clans indigènes qui, bien que voisins,

étaient désunis (4
'. Peu à peu

,
quoique avec une moindre cohésion, la même

(1) C'est ce qui avait lieu chez les Be-

tsimisarakâ, chez les Mahafaly, chez les

Antifiherenanâ et les Sakalavâ, chez lesVa-

zimbâ de i'Ouest, etc.
(a)

,
et c'est pourquoi

lesT\Ierinâ avaient les dictons suivants : Fara

vady anadahy [Le frère est le dernier mari

(soutien) de sa sœur], et Manipaka anadahy,

mahafaly lanora [Mourront jeunes les femmes

qui donneront des coups de pied à leurs

frères (c'est-à-dire qui leur manqueront de

respect, car les coups de pied étaient ré-

servés aux chiens et aux esclaves)] '
b

'.

f2 ' «Honorez vos aines et, en général,

tous les anciens^, a dit Andrianampoini-

merinâ à maintes et maintes reprises.

(3 ) M. le lieutenant Buhrer dit cependant

que, si certains clans anlandroy comme les

Antjhodô, par exemple, ont le plus grand

respect pour les vieillards, il en est d'au-

tres qui se conduisent mal à leur égard;

il en est de même chez les Mahafaly.

<
4

) Andrianampoinimerinâ, le fondateur

de l'hégémonie merinâ, a beaucoup insisté

sur la nécessité de l'union des clans (
c
>.

' Dans le système patriarcal, en effet, c'est de l'aïeul commun que provient le. droit au commandement,

tandis que, dans le système féodal, ce n'est plus la succession à un droit personnel, mais la succession à une

propriété territoriale qui est en cause, et c'est le plus proche héritier du propriétaire, le fils aîné, qui, dans

ce cas, lui succède naturellement (Skene, The Highlanders , t. I, p. 160 et 161).
k

' En Imerinâ, les frères sont tenus en grand respect par leurs sœurs, dont ils sont les protecteurs natu-

rels : Ny anadahy loy ny vodi-fahitra : na soa, na ratsy, izay manjo lazaina azy avokoa [Le frère est (pour la

sœur) comme la fosse à fumier (où l'on jette tout), elle lui fait part de tout ce qui lui arrive en hien

comme en mal)] (R. P. Callet, Bull. Acad. malgache, 1903, p. 211).
c
' c Voici ce que j'ai à vous dire, à vous qui êtes mes sujets. Je veux que vous vous assistiez tous les uns

les autres, clans, villages, familles: c'est dans votre intérêt, car, comme dit le proverbe, ttmieux vaut être

trdétesté du roi que du peuple : on ne fréquente guère le roi, et on est en relations constantes avec le peuple».

a Voulez-vous construire une maison ? Une seule personne ne peut y arriver, car tt un seul doigt ne tue pas un



118 MADAGASCAR.

transformation s'est opérée dans le reste de l'île, dont la population a été

dès lors divisée non plus en un nombre considérable de groupements

familiaux, mais en une vingtaine de peuplades (1)
. Toutefois, partout,

même en Imerinâ où le souverain avait un pouvoir absolu, chaque la-

mille (21 a continué à former au sein de l'Etat une sorte de petit Etat ayant

('' Voir plus haut, p. a, et, dans le tome clan sont fokô, fokom-pirenenâ , fokon'ohnâ

précédent, p. 196-196 et 196-290, ainsi ou Jianakavianâ^, frenenâ [litt. : qui ont la

que la carte ethnographique, p. 196 bis. même mère], ces deux derniers ayant un

(2) Les noms malgaches pour famille ou sens plus large que/oi-o (b)
.

«pou, et un seul arbre ne fait pas une forêt"
;
quand donc quelqu'un voudra en construire une, si sa famille

n'y suffit pas, que le village l'aide; mais alors celui qui aura été ainsi aidé aidera les autres à son tour, et,

s'il s'y refuse, détruisez sa maison pour laquelle vous aurez peiné, et en outre, dans la bonne comme dans la

mauvaise fortune, abandonnez-le à ses propres ressources : vient-il prendre du feu chez vous, ne lui en donnez

pas, et, puisqu'il s'est séparé de la communauté, déiaissez-le. Toutefois ne lui gardez pas rsneune, s'il vient

à résipiscence.

(f Voulez-vous construire un tombeau et, dans ce but, traîner de grosses pierres? Si quelqu'un, fùt-il un chef

ou un homme riche, ne tire pas à la corde et fait le fier, ne le regardez plus comme l'un des vôtres, et, si

vous l'avez aidé dans la construction de son tombeau, démolissez-le, car il est votre œuvre plus que la sienne.

«Si un clan ne suffit pas pour construire un tombeau ou faire tout autre gros travail, qu'on appelle le clan

voisin. Et dans ce cas, si, au repas commua où l'on servira du manioc, il se trouve quelqu'un, noble ou

libre, qui n'y veuille pas toucher, chassez-le, car par sa fierté insolente il met la discorde entre vous.

«Je désire que l'hospitalité soit en honneur parmi vous, je veux, selon le proverbe, qu'entre deux tt mai-

sons voisines, l'une au Nord, l'autre au Sud, on puisse s'abriter dans celle qui protège contre la pluie", et

qu'il n'v ait aucune parole de mépris pour quiconque cherche un abri chez un autre.

<tJe tiens en outre à ce que vous soyez complaisants les uns pour les autres, et que vous vous prêtiez du riz;

cédez-en s'il y en a dans votre maison, et assistez-vous mutuellement.

rr J'ai à cœur tout ce qui vous touche, voilà pourquoi je veux que vous soyez unis. Je trouverais mauvais

que, unis par le sol, vous ne le soyez pas aussi par les intérêts. Vivez donc en bon accord avec tous ceux au

milieu desquels vous vous trouvez, vous, vos femmes et vos enfants. Vos biens, je ne les prendrai pas, car

je veux que vous soyez riches afin que vous puissiez vous assister mutuellement» (Kabary d'Andrianampoi-

nimerina à Andohalo, R. P. Callet).

<"' De la racine anakavy ou anaka avy [litt. : tous les enfants (mes enfants)], terme d'affection employé

par les supérieurs vis-à-vis de leurs inférieurs.

(
b

) On distingue Jtana/caviana akaiky indrimlra (père, mère, enfants, petits-enfants, arrière-petits-enfants,

neveux et nièces issus de sœurs), fianakaeinnn akaiky ou ankohonanâ (les précédents, plus les collatéraux qui,

sans descendre les uns des autres, ont un auteur commun: frères et sœurs, cousins et cousines, oncles et

tantes, neveux et nièces issus de frères, qui ont la même souche, le même héritage et le même tombeau),

fanakaviambé (les parents précédents, plus les parents par alliance, par adoption : beau-père, belle-mère,

gendres, brus, etc.). Les Merinâ nomment les membres d'une même famille mpianakavjj [litt. : ceux qui sont

frères et sœurs, cousins et cousines (parents)] et aussi figurément langorom-pozâ [litt. : crabes qui foit

cercle (c'est-à-dire gens qui obéissent à un seul chef '")]. Fianahana, c'est la famille dans un sens étroit, le

père, la mère et les enfants.

Quant aux parents, on les appelle havantï'-\ ou atin-kavanâ [litt. : parents sortis du même foie (c'est-à-dire

du même sang)], et quelquefois chez les Merinâ taminganâ, lafij [litt. : qui sont à vos côtés], tariny [litt. :

qui sont rangés lesunsà côté des autres], ou, dans les autres provinces, fehitrâ, fehiuy ; un parent proche se

dit havana akaiky ou fanalim-kavanâ, et les parenls éloignés huvan-tetezinâ [litt. : parents pour lesquels il faut

"I On sait que cerlains crabes, notamment ceux qui énorme et produisant ainsi un bruit assez fort : on croi-

abondent dans les palétuviers (Gelasimus d'espèces di- rait voir le chef d'un orchestre militaire battant la me-

verses), ont la curieuse habitude de s'assembler en assez sure au milieu de ses musiciens rangés en rond autour

grand nombre, formant un cercle au milieu duquel de lui.

passe de temps en temps l'un d'eux, tous frappant en
|a| Un mauvais parent, c'est un havana tsy ama [litt. :

cadence leur carapace avec leur pince gauche qui est un parent sans vie, un parent qui est morl].



ETHNOGRAPHIE. 119

ses lois propres, se régissant selon les ordonnances de ses propres ancêtres

transmises pieusement de génération en génération (1)
: le chef, assisté

des notables, exerçait le droit de basse justice pour le règlement des

conflits survenus dans lefokoriolonâ ou la communauté (2)
, excepté en cer-

tains cas où l'on en appelait au souverain qui jugeait après avoir reçu l'avis

d'un Conseil d'anciens, YAmpiasy frazanana ny Mpanjakâ®, chargé de le

renseigner sur les atao ny razanâ (4)
, c'est-à-dire sur les actes et les traditions

de ses aïeux, et de le prémunir contre les zaka tsy natao ny razanâ®,

contre les innovations; chez les Betsileo surtout, les clans se tiennent

encore complètement à l'écart les uns des autres en toutes circonstances :

les membres des divers clans, en effet, ne s'entremarient pas; lorsque le

gouvernement merinâ leur imposait une corvée, ils ne la faisaient pas en

commun et se la partageaient, et ceux qui sont chrétiens ont leurs églises

particulières'6'. Dans les régions autres que celles qui étaient soumises

aux Merinâ avant notre occupation, comme dans le pays sakalavâ, par

exemple, les divers clans ou tribus, quoique gouvernés par des chefs

'') Car Ny hafa-àrazana ahoizina ny tara-

nu ny, disent-ils [On doit obéir scrupuleu-

sement aux ordres des ancêtres].

'2) «Je vous dis, ô mon peuple, que je

donne à chacun de vous le droit d'être

maître absolu chez lui. Si des cadets ou

des enfants manquent de respect à leurs

ascendants et ne leur obéissent pas, s'ils se

conduisent mal à leur e'gard, ces ascen-

dants auront le droit d'agir à leur guise et

de disposer, comme ils le voudront, de leurs

biens, masi-mandidy amin'ny hareny (Kabary

d'Andrianampoinimerinâ à Andohalô).

'
3) Litt. : «Ceux qui honorent, qui res-

pectent les aïeux du Souverain, qui con-

naissent l'histoire de leurs faits et gestes».

(4) Litt. : et Ce qu'ont fait les aïeux (du

Souverain )».

'5) Litt. : ftLes choses que n'ont pas laites

les aïeux (du Souverain)»).

'
6

' Un tt ministre» indigène betsileo ne

prêche jamais que devant des fidèles appar-

tenant à son clan, ou tout au moins au

groupe de clans qui étaient réunis sous

le même chef, tels que les Ilalanginâ, les

Isandrâ, les Arindrano.

remonter (loin jusqu'à la source, jusqu'aux ancêtres)] '', lafîn-kavanâ [litt. : les parents qui sont à la frontière]

,

ou encore iray lenâ, iray petsapelsâ [litt. : un qui est mouillé]. Les proches parents du souverain merinâ
prennent les noms de Zanak'Andriaiiïi [litt. : les enfants du Souverain], de Sakelik-Andrianâ [litt. : que le

Souverain porte sous son bras] ou d'Atinandrianâ [lilt. : qui sont le foie du Souverain] <2) .

fIJ Havako raha miêy patsa, fa, raha lamj ny patsa,

havan-tetezina, dit un proverbe malgache : Il est mon
proche parent pendant le temps que je mange un patm

(une crevette minuscule), mais, quand je l'ai mangé,

il n'est plus qu'un parent très éloigné , il ne me connaît

plus.

,!
> Les Malgaches considèrent le foie comme l'organe

principal, le plus noble du corps humain.



120 MADAGASCAR.

appartenant à la même dynastie, ne se faisaient pas faute de guerroyer

les uns contre les autres, tuant, pillant, volant leurs voisins sans pitié.

Les Malgaches n'ont pas de noms de famille; les noms par lesquels on

les désigne sont toujours des noms individuels, qu'ils sont libres de changer

quand bon leur semble; ils n'usent du reste de cette faculté que pour des

raisons d'ordre sentimental ou superstitieux (1)
.

te Père » se dit ray et « mère » reny, mais en général les enfants emploient

plutôt, au lieu du premier, les mots aba, baba, dada^\ ou bien leîaky®,

ce dernier étant d'ordinaire usité par les filles, tandis que ce sont surtout

les garçons qui font usage des premiers'4
', et, au lieu du second, neny {5

\

imâ, endry®. Ces noms ne s'appliquent pas seulement à ceux qui ont en-

gendré, mis au monde un enfant, car, si les Malgaches avaient, comme

il a été dit plus haut, le plus grand désir d'être pères de famille, ils ne

distinguaient pas, au moins jusqu'à une époque encore récente, leurs

propres enfants de ceux de leurs frères et sœurs : au début il n'y avait

pas, entre les membres des clans familiaux qui alors ne connaissaient

pas la propriété individuelle et qu'unissait seulement le besoin de se

défendre contre leurs ennemis du dehors, de différences réelles au point

de vue de la naissance, et les relations entre pères et mères et enfants

n'avaient pas de raison d'être plus intimes que celles entre oncles et

tantes et neveux et nièces, entre cousins et cousines, etc., tous dépendant

en réalité de l'aïeul, du chef, plus que de leur père (7)
; de sorte que les

f
1

) En montant sur le trône, le Souverain

merinâ change toujours de nom.

(2 > Ils disent aussi ada, daday. Ce sont

des onomatopées analogues à notre mot en-

fantin rrpapaT).

I
3

) Ou ikaky. En malais, kaka ou kakak

signifie «aïeul».

(*) On dit encore, pour trpèren, notam-

ment dans l'ouest de rimerinâ, angy ou

iangy [litt. : ornement] et aussi ira [litt. :

qui est élevé, qui est supérieur], et dans le

nord-ouest de l'île , rajiasy [litt. : qu'on res-

pecte, chef], masakorû, nahodâ [litt. : chef

(en soahili)].

15 ) Dans les langues malayo - polyné-

siennes, on dit inana, nina, nene, ina. —
Nenck a le sens d'aïeule.

16 ) Dans les provinces, on dit aussi nendry,

nindry. Les Sakalavà disent nanjâ, et dans

le Nord-Ouest, njary, ranjary. Les Merinâ ap-

pellent souvent les vieux esclaves nés dans

la famille ikaky [père], neny [mère].

(7) Les Merinâ désignent sous le nom de

andevo tsy milefa [litt. : esclaves qui ne s'en-

fuient pas (attachés à la famille)] les za-

nakâ, les zafy et les zafiafy, c'est-à-dire les

enfants et les petits-enfants, mais non les

neveux et les nièces.



ETHNOGRAPHIE. 121

Malgaches appellent du même nom : le père et l'oncle, ray^, ada; la

mère et la tante, reny, neny^; le frère et le cousin, rahalahy ou anadahy;

la sœur et la cousine , rahavavy ou anabavy (3
' , tous parents dont l'union

est considérée à Madagascar comme incestueuse (4) et au milieu desquels

on a de la peine à se reconnaître'5
'.

I
1
' Les Européens nouvellement établis à

Madagascar ne laissent pas que d'être sur-

pris de voir leur domestique demander, à

plusieurs reprises et à quelques mois d'in-

tervalle, un congé de deux ou trois jours,

chaque fois pour aller enterrer son raij, son

père.

f2 ' Rai aman-dreny [lilt. : père et mère]

est un titre respectueux qu'on donne à un

supérieur, à son maître ou à sa maîtresse.

Le Souverain et le peuple, lorsqu'ils s'adres-

sent l'un à l'autre, s'appellent mutuellement

ainsi.

t3 ' Il y a entre les frères et les sœurs, à

Madagascar comme chez les peuples malayo-

polvnésiens, des distinctions qui n'existent

pas dans nos langues et qui sont des ves-

tiges du matriarcat, de la parenté par les

femmes : ainsi le frère d'un homme s'ap-

pelle rahalahy '"' et sa sœur anabavy (
b
', et

le frère d'une femme s'appelle anadahy et sa

sœur rahavavy^. — Mirahalahy, c'est «être

deux frères», et mirahavavy, c'est crêtre deux

sœurs».

<4 ' A Madagascar, on emploie d'ordinaire

le «singulier» lorsqu'on parle à une seule

personne, mais les Sihanakâ ont la cou-

tume de se servir du «pluriel» lorsqu'ils

s'adressent à quelqu'un de leurs parents

avec lesquels le mariage est illicite : ils leur

disent hianareo [vous] et non anao [toi]

(Th. Lord, Antanan. Animal, 1 893 , p. 1 17).

<5 ' Si, ne connaissant pas les liens de

parenté qui unissent les divers membres

d'une famille, on veut s'en rendre compte,

il faut recourir à des périphrases'"1
'.

' Dans les provinces, on dit aussi raokilahjj ou rokilahjj (par contraction de razoky «aine»).
b

' Dans les provinces, on dit aussi anakavy.

M Dans les provinces, on dit aussi raokivavy ou rokivavy.

1 Pour savoir, par exemple, quelle est la parenté exacte d'une femme avec celui ou celle qui l'appelle

reny ou neny, on demande : Reny niterakâ va ? ou Reny nahitana masoandrS va ? [ Kst-ce la mère qui a mis

au monde? Est-ce la mère qui a fait voir le soleil?]; Anabavy ndray namaitrâ va? [Est-ce la sœur du père qui

a engendré (la tante paternelle)?] ou Rahavavy ndreny niterakâ va? [Est-ce la sœur de la mère qui a nus au

monde (la tante maternelle)?] (1)
; Anabavy ny dady lahjj va ? [Est-ce la sœur du grand-père (la grand'tante

paternelle)?] ou Rahavavy ny dady vavy va ? [Est-ce la sœur de la grand'mère (la grand'tante maternelle)?].

Pour savoir si ce sont des frères, des sœurs ou des cousins, des cousines, lorsqu'on parle de rahalahy, d''ana-

dahy, ou de rahavavy, d'anabavy, il faut poser les questions suivantes : Rahalahy ou Anadahy (Rahavavy ou

Anabavy) kibo raiky va? [sont-ils fds (filles) des mêmes parents?] ou bien Rahalahy ou Anadahy (Rahavavy ou

Anabavy) lokan-dady namailra izy va? [sont-ils les petits-fils (les petites-filles) du même grand-père (cou-

sins)?]!".

111 Dans les provinces côtières , on dit aussi : pour oncle

paternel, daday hely, et pour tante paternelle, daday ma-

toa; pour oncle maternel et oncle par alliance, zama,

et pour tante maternelle et tante par alliance, zena.—
On voit qu'à Madagascar, comme d'ailleurs dans beaucoup

d'autres pays, on distingue les frères et les sœurs de

père des frères et des sœurs de mère, ainsi que les cou-

sins germains ou enfants de ces oncles et de ces tantes,

que chez nous, dit Sir John Lubbock, non regarde à

tort comme identiques et égaux*. Voir aussi Morgan,

Systems qf comanguinity of tlte human familij (among
i3ij peoples), 1870.

ETHNOGr.APDlE.

(2
' On dit aussi, pour cousin et cousine, zanak'olomia-

nadahtj, quand ce sont les enfants d'un frère et d'une

sœur; zanak'olo-mirahalahy, quand ce sont les enfanls

de deux frères, et zanak'olo-mirahavavij ou kîbo Isy omby,

quand ce sont les enfants de deux sœurs. — Pour

neveu et nièce, on dit zanak'anadahy, zanak'anabavy (et

aussi zanak'ainâ) , zana-drahalahy ou zana-drahavavy , sui-

vant qu'il s'agit des enfanls de deux frères, des enfanls

du frère d'une femme, des enfants de la sœur d'un homme
ou des enfants de deux sœurs. Pelit-neveu, petite-nièce

se disent zajy lahy {vavy) n''anadahy, za/y lahy (vavy)

n'anabavy, za/y lahy (vavy) ny rahalahy, etc.

16

NATIONALE.



122 MADAGASCAR.

rr Mari et femmes s'appellent indifféremment vady (ou, sur les côtes,

valp); un tr ménage», c'est olona mivady [litt. : des gens qui sont mari et

femme]. On distingue la vadibé, la première ou la principale des épouses

d'un polygame, la ou les vady masay, les diverses épouses, à l'exclusion de

la première et de la dernière, et la vady kely, la dernière d'entre elles'
1

',

et, en outre, chez beaucoup de peuplades, les vady sindranô, les épouses

esclaves (2)
. Maris et femmes n'usent pas entre eux de ces petits noms

tendres et familiers dont nous sommes coutumiers : rain-janakâ ou, dans

l'Ouest, ibaban-tsaiky [père de mes enfants], dit la femme en s'adressant

à son mari, ou bien tompokohtliy [mon maître]; et reny anakâ [mère de

mes enfants], dit le mari à sa femme, ou bien ramatoa [l'ainée], s'il

s'adresse à la vady bé, et rafolsy [madame] , s'il s'adresse à l'une des autres.

Les zanakâ) les enfants, se divisent : en miray ray aman-dreny, qui

ont le même père et la même mère; miray ray, qui ont le même père;

miray tam-po [qui ont été dans le même sein]
(J)

. On distingue : le zoky^

(1
> Sur les côtes, on appelle iso-badij la chés au service du Souverain ou des princes,

femme préférée. (
:i

l On dit aussi mifanapa-tsinay [litt. : qui

i
21 Sindranovavy, sindranolahii, étaient des ont déchiré les mêmes entrailles ]r>, qui ont

esclaves cohabitant avec leur maître ou la même mère' 3
',

avec leur maîtresse. '
4

' Les Sakalavâ disent plutôt ampoky;

En Imerina, on appelait Isindranolahij

,

chez les autres peuplades des côtes, raoky

tsindranovavy, les hommes et femmes atta- est plus usité

'

b
).

*' On distingue : le zaza am-bohokâ ou, sur les cotes, le zaza votrakâ, le fœtus; les zaza mena ou mena

vavâ [litt. : les enfants rouges], c'est-à-dire les nouveau-nés; le somonjj, ou tsy an-drano reny [litt. : dont la

mère n'est plus à la maison], l'enfant dont la mère est morte eu le mettant au monde (I)
; le miulo-nonô

[litt. : qui tètent ensemble], l'enfant encore au sein d'une femme enceinte'1
'; le voa taizâ, le nourrisson; le

maraorao leld [litt. : qui a la langue un peu rugueuse], l'enfant de plus de trois mois auquel on commence
à donner à manger; le zaza ranô, l'enfant au-dessous de deux ans qui n'a encore rien vu, qui ne sait encore

rien; le tapa-jazâ ou le zaza bodô^ [litt. : l'enfant qui n'a pas l'âge de raison], le jeune enfant auquel on

n'a pas encore donné un nom; le kibontâ ou kilongâ, nom donné sur les côtes aux enfants depuis qu'ils sont

sevrés jusqu'à l'âge de raison; le kitsensy (sur les cotes), l'enfant de trois à cinq ans; le zaza varivary ou le

sakan-jazâ, le papan-jazii , l'enfant de huit à neuf ans; le vanta-jazà et le vantotr'olonâ , l'enfant d'un agi' moyen;

le kutu ou liulû, le petit garçon, et la ketakâ ou aussi, dans l'Ouest, la mabô, la petite fille; le tovon-jazà ouïe

tovon-olonà, l'enfant qui grandit; le zaza-vatonangy, l'enfant malingre; le tolo-kaninâ, l'enfant qui ressemble

aune autre personne qu'à ses parents (ainsi nommé trdon d'aliments», parce que les Malgaches attribuent

cette ressemblance à ce que la personne à qui il ressemble a donné à manger à sa mère pendant qu'elle était

enceinte). D'une manière générale, les enfants s'appellent anlcizy madinikâ et, sur les cotes, zaza misitikà.

I
b

' Ou appelle zokibe toa ray [aine grand comme le père] le fils aîné qui remplace son père mort, et zuky

masay [petits aines] ceux qui sont les aines de quelques-uns de leurs frères, mais pas de tous. Zuky tsipopon-

tany, c'est le fils ou la fille aînée qui sont beaucoup plus âgés que leurs frères et sœurs.

f) On nomme encore ainsi les enfants dont ia mère est femmes, soit seul comme dans nTiabodOïi, soit comme
divorcée et qui vivent avec leur belle-mère, préfite : par exemple, dans nRabodonandrianampoini-

,a| On donne aussi ce nom aux frères et aux sœurs de lait, merinan, qui était le nom de Ranavalonii I" avant son
|3

l Ce mot bodiï entre assez souvent dans les noms de accession au Irone.



ETHNOGRAPHIE. 123

ou maloa n
\ l'aîné (2)

; les andrinnaivô ou ranaivô, les garçons qui ont des

frères plus âgés et plus jeunes qu'eux; les raivô, les filles qui ont des sœurs

plus âgées et plus jeunes qu'elles; les zay ou zandry, les cadets; et Yan-

driamparany (rafaralahy, rafaravavy), le dernier enfanta Une fille unique,

c'est vavïlahy [la femme-homme]. Isok'anakâ, ce sont les enfants chéris,

que la mère se plait à appeler menalcy ny ainâ [la graisse (le meilleur)

de moi-même], et ambin-jazâ [l'enfant en surplus (qui n'était pas de-

mandé, désiré)], c'est le moins aimé. Il faut encore citer : les zaza ampy

mihirâ [les enfants qui doivent se suffire pour s'amuser], c'est-à-dire les

deux premiers enfants d'une fille qu'en vertu d'une convention faite avant

le mariage, son père et sa mère réclament comme leur appartenant et qui

dès lors ne sont pas considérés comme les enfants du mari (3)
; les zana-

bady ou zaza momba reny [les enfants qui suivent leur mère], c'est-à-dire

les beaux-fils et les belles-filles de l'homme qui a épousé leur mère; les

zanaka-nalsanganâ , les enfants adoptifs; les zana-dranitrâ , les enfants des

concubines; les zaza-sary[\es contrefaçons d'enfant] ou, sur les côtes, les

zanali ampasinâ [les enfants (engendrés) sur le sable] et les zanaliambelany

[les enfants (engendrés) hors de la maison], c'est-à-dire les bâtards, les

enfants nés hors du mariage (4)
; ceux dont les parents sont de races dif-

férentes s'appellent zanak'aminambmâ ou zajindraony, et les métis de Me-

rinâ et de Betsimisarakà, dans l'Est, angany hovâ®.

k Grand-père » se dit raibé, kakîbé, et aussi, sur les côtes, dady, dadilahy,

ibelahy, et et grand'mère » rcnibé, et aussi, sur les côtes, dady, dadivavy,

ibibé.

f1 ' On dit lahimatoa ou andriamatoa pour

le fils aîné et ramatoa pour la fille aînée.

Les Merinâ donnent quelquefois à l'aîné des

garçons le nom allégorique de anlsilavâ ou

de kalazâ [litt. : la hache de la famille],

c'est-à-dire le protecteur et le défenseur

naturel de ses frères et sœurs.

(
2

) On appelle encore le premier né voa-

îoham-tembô [lit t. : la première semence] et

vahj vodij [litt. : qui (le premier) a de'chiré

les organes maternels].

(
3

) S'il n'y en a qu'un ou que les parents

n'en prennent qu'un, comme c'est souvent

le cas, il n'en porte pas moins le nom de

zaza ampy mihirâ.

(*) On dit aussi anak'amontô [litt. : enfant

du dehors], anak'an-tany [litt. : enfant de

la campagne] et, dans l'Ouest, anaka misa-

hatrâ [litt. : enfant énigmatique] ou anaka

misaiky [litt. : enfant qui se glisse (dans la

maison)].

(5 ) Litt.: qui s'élèvent au rang de «hovà».

16.



124 MADAGASCAR.

Les t ancêtres », lasan-ko Andriamanitrâ [qui sont partis pour être divins

(pour être auprès de Dieu)], s'appellent razana, et les rr descendants»,

taranakâ ou taranjâ
{l
\

Rafozanâ, rafozalahy, raikely [le petit père], c'est le beau-père, et

rojozanâ, rafozavavy, rmikely [la petite mère], c'est la belle-mère.

Vinanlô, c'est le gendre (vinantolahy) aussi bien que la belle-fille (yinan-

tovavy). La parenté contractée par le mariage s'appelle zaolrâ, ou, chez

les Sakalavâ , aolra : zao-dahy, c'est le beau-frère , et zao-bavy, la belle-

sœur (2)
.

Ray (ou Ada) nananganâ [le père qui a mis debout, qui a choisi]

est le père adoptif, et, comme nous l'avons dit, zanaka natsanganâ [l'en-

fant qu'on a mis debout, qu'on a choisi] est l'enfant adopté. Zazalavâ,

c'est un enfant adopté par ses proches parents et qui a les mêmes droits

que leurs propres enfants.

On compte encore au nombre des parents à Madagascar les personnes

qui portent l'enfant pendant les cérémonies de la circoncision et celles

qui lui servent de parrain et de marraine, auxquelles on donne le nom

de rain-jazâ [père de l'enfant] et de renin-jaza [mère de l'enfant], ainsi

C Ceux-ci se divisent en zanâka-lahy et

zanaka-vavy ou les fils et les filles, en zafy
(a)

ou les petits-enfants (zafilahy, les petits-fils,

et zafivavy, les petites-filles), en zafiafy ou

les arrière-petits-enfanls (la troisième

génération), en zafin - dohalikâ [litt. : les

petits-enfants du genou] ou la quatrième

génération, en zafin -kitrokely [litt. : les

petits-enfants de la cheville du pied] ou la

cinquième génération , en zafimfaladia |
litt. :

les petits-enfants de la plante des pieds] ou

la sixième génération, en zafin-dima [litt. :

les petits -enfants très éloignés] ou la sep-

tième génération, en zafy mafy [litt. : les

petits-enfants au cœur dur] ou zafy tsy toranâ

[litt. : les petits-enfants que ne mine pas

le chagrin, ainsi nommés parce qu'ils ne

pleurent guère leurs vieux ancêtres] ou la

huitième génération et les suivantes, et

enfin, en zafy tsy havanâ [litt. : les petits-

enfants qui ne sont pas parents] ou les

parents descendant d'un ancêtre commun,

mais si éloigné qu'en réalité les liens de

parenté n'existent plus.

'2 ' On dit aussi ranaotra, appellation res-

pectueuse dont se servent entre eux les

beaux-frères et les belles-sœurs. — Les

maris de deux sœurs comme les femmes de

deux frères sont miaotrâ, c'est-à-dire beaux-

frères et belles-sœurs.

W On dit aussi : afy, tsingafiafy et, sur les côtes, safy. — Les zafy se divisent en zanak'olo-mirahalahy

(les enfants de deux frères), zanak'oln-mirahmwvy (les enfants de deux sœurs) et zanak'olo-mianadahy (les

enfants d'un frère et d'une sœur).



ETHNOGRAPHIE. 125

que les frères et sœurs de sang ou fati-dra [qui se sont faits mutuelle-

ment une incision sanglante] (1)
.

Les Malgaches appellent: les jeunes enfants, d'une manière générale,

zazâ® ou ankizy® et aussi, sur les côtes, tsaiky ou naïky'^; les jeunes

hommes, tovolahy ou plus respectueusement zatovolahy, vaky somotrâ ou

arisomotrâ [dont la barbe commence à pousser], et sur les côtes, lahi-

tovô, kijaojao, sahidy®, et les jeunes filles, zalovovavy, halo, ikialâ, zaza

ampelâ ou ampela lovô [les enfants du fuseau], somondrarâ [dont les seins

se forment]; les adultes (hommes), tovobé, lehilahy®, et (femmes), vavy

vehivavy, ampelâ^; les gens d'un âge moyen, sakan-olonâ [qui sont au mi-

lieu (de la vie)]; les gens d'un âge mûr, soron-amâ [qui ont déjà amassé

de la vie (qui sont en pleine force)] (8)
; les gens âgés (les vieillards), lahy

antitrâ ou anti-dahy, et (les vieilles femmes), vavy anlitrâ ou anti-bavy :

on dit aussi maloy ou zokinolonâ [les aînés des hommes]'9
'.

'') On sait que les frères ou sœurs de '6 ' Dans le Nord-Ouest, on se sert sou-

sang sont ceux qui se sont juré alliance et vent du mot raotô pour désigner les hommes,

amitié en se faisant réciproquement une surtout ceux d'une haute naissance (du mot

légère incision au creux delà poitrine d'où soahili miu «hommes»); les Sakalavâ appel-

ils ont tiré quelques gouttes de sang qu'ils lent un homme joharlj, mot qui, chez les

se sont donné mutuellement soit à sucer au Merinà, signifie «chef», «-président»,

bout de findex ou sur un morceau de gin- C) Sur les côtes, on dit viavy et aussi

gembre,soit à boire dans un peu de rhum W. mpisafy, barerâ^.

'
2

) Les Belsileo ne donnent pas le même (
8

) Sur les côtes, on dit aussi vory jerij ou

nom aux petits garçons et aux petites filles vory sainâ [litt. : qui ont beaucoup d'idées,

qu'ils appellent réciproquement botô et bao. de pensées amassées (dans leur tête)].

;

> Ankizjj s'emploie aussi pour désigner t
9 ' On dit aussi gogâ, lanja midinâ ou

les serviteurs. lanja mandroronâ [litt.: poids qui descend],
(4

' On dit aussi limbjj, korao. Les Anti- et sur les côtes, golagoay, taolan'olontj [litt.:

fiherenanâ disent souvent azâ et lialcâ. vieux os d'hommes], folo ainâ [litt.: qui
5

' On dit aussi, en parlant d'une personne ont (vécu) dix vies] (dans le Sud-Ouest),

jeune, lanja miakatrâ
[
litt. : poids qui monte, — On se sert des mois ngahy et rangahy,

qui s'élève], lanorafanahy [litt. : qui a l'esprit quand on s'adresse à un vieillard, et reny

jeune]ouan/s«ma[litt.:quial'àgederaison]. [mère] quand on parle à une femme âgée.

"' On dit aussi tata-dra [qui ont fait une incision sanglante], vaky ra ou vaky lio (chez les Sakalavâ) [dont

le sang a coulé (ensemble)], et sabolia raiky izy [qui ont tenu ensemble la même sagaye], parce que, pendant

la cérémonie , les deux contractants tiennent la même sagaye pendant que l'officiant prononce les bénédictions

et les malédictions rituelles. — Voir plus haut, p. 1 14, note 2 , et plus loin, p. 1 38.
;b) On dislingue : les vierges, vehivavy tsy azondahy ouvi avy vehezinâ ou vinjô; les mères de famille, velun-

jaza , laikenanâ [qui ont un jeu^e enfant], ampelavao [nouvellement accouchées, et, en Imerinâ, femmes
mortes en couches]; les veuves, mpitondra-tenâ [litt. : qui sont seules à porter leur corps], et sur les cotes,

ampelam-bantotrâ.



12G MADAGASCAR.

Tandis que, dans nos sociétés, la civilisation est en continuel progrès

grâce aux études incessantes qu'on y fait depuis des siècles, dans la société

malgache, où les connaissances acquises par le seul usage se réduisent

à peu de choses et sont souvent mal interprétées, où règne une routine

aveugle, les usages sociaux, les institutions, les mœurs sont restés im-

muables, invariables, quoique les Malgaches aient eu depuis le xvi
e
siècle

des relations assez fréquentes avec les Européens : toute innovation,

toute modification aux us et coutumes de leurs ancêtres étaient, en effet,

considérées comme impies et criminelles, comme les offensant et excitant

leur colère contre leurs descendants.

L'inspecteur de Bellecombe, qui est venu à Madagascar en 1776,

envoyé par Louis XVI pour se renseigner sur la colonie fondée par Be-

nyowsky, dit avec raison : tfll y a une remarque à faire, essentielle, c'est

que toutes les peuplades malgaches qui sont en relations avec des Euro-

péens depuis plus de cent cinquante ans et avec lesquelles des Français

vivent habituellement depuis plus de quarante ans, n'ont absolument rien

changé à leurs usages et à leurs mœurs; leurs goûts, leur manière de

s'habiller, de se loger, de vivre, tout est comme dans l'ancien temps, et

c'est en vain qu'on voudrait chercher à changer ou à ajouter à leurs in-

clinations naturelles et à leurs vieilles habitudes"'. »

Les Malgaches ne sont pas démonstratifs; fatalistes comme la plupart

des Orientaux, ils subissent les coups du sort sans manifestations exté-

rieures qui leur paraissent puériles et inutiles. Les sentiments d'amour,

d'amitié, de haine, qui se manifestent chez nous d'une manière si vive,

sont-ils moins profonds chez eux? Il est certain que, moins sensitifs que

nous par manque d'éducation et par suite de leur état social et de leur

mode d'existence toute matérielle, ils ressentent moins violemment les

joies et les peines et qu'ils ont une grande résignation à ce qu'ils savent ne

pouvoir empêcher; ils ne manifestent pas comme nous, parles multiples

témoignages extérieurs que nous prodiguons à tout propos, leur amour,

(I) De Bellecombe attribue à tort cette inertie ou plutôt cette constance «h l'indiffé-

rence et à la paresse qui en sont, dit-il, l'âme d.



ETHNOGRAPHIE. 127

leur amitié, leur haine à ceux qui en sont l'objet; ils ne semblent même
pas faire de différences entre leurs amis et leurs ennemis. Néanmoins,

quoiqu'ils ne montrent d'ordinaire, dans la vie de famille, ni la joie, ni

la colère sur leur visage
(I)

,
ils éprouvent ces sentiments assez fortement

pour que leurs actes les révèlent au moment voulu : l'un d'eux vient-il

à mourir, sa mort est amèrement et longuement pleurée (2)
; un des leurs

avant notre conquête, avait-il été réduit en esclavage par rapt ou pour

cause de dette, de crime, ses parents faisaient l'impossible pour le ra-

cheter, toute la famille s'unissait à eux pour obtenir ce résultat, et lors-

qu'ils avaient réussi, c'était l'occasion de fêtes et d'actions de grâces, etc.

(1
' A voir un mari et sa femme, ou des (2) Il est vrai que les Malgaches ont bien

pareuts et des enfants se retrouver après une plus le culte des morts que celui des vi-

iongue absence (a)
, on les croirait en effet vants' c)

, leurs morts étant pour eux leurs

indifférents les uns aux autres '
b
>. intermédiaires avec Dieu.

M Nous avons souvent assisté au retour d'un Malgache dans sa famille après une absence plus ou moins
longue : la femme, quoique awsée de l'arrivée de son mari, no se porte pas au-devant de lui; l'usage veut

qu'elle reste accroupie dans sa case et, quand le mari arrive, on le laisse s'asseoir, puis alors seulement,

sans bouger, sa femme et les personnes présentes lui donnent te velomâ, iefinaritrâ, le salamâ [le bon-
jour], et l'on se met à causer tranquillement comme si l'on s'était vu quelques heures auparavant; aucun
empressement à poser des questions. «Lorsque, écrit l'un de nous dans ses notes de voyage, je fis en 1869
une excursion dans le pays mahafaly, excursion pendant laquelle j'ai découvert le lac Tsimanampetsotsâ,

j'étais accompagné par un chef nommé Besarangâ et par sa femme dont la famille habitait précisément sur le

bord de ce lac. Arrivés à l'improviste devant l'enceinte du village où vivaient le père , la mère et les frères de
cette femme , nous y entrâmes sans nous faire annoncer et nous trouvâmes ses habitants en train de déjeuner

sur une natte; nous nous accroupîmes conformément à l'étiquette malgache et donnâmes le salamâ obligatoire,

le bonjour. Quoique ces gens n'eussent pas été prévenus de cette visite d'un Européen, le premier qui fut

encore venu dans ces parages, ni de la venue de leur beau-frère et de leur sœur, aucun d'eux ne bougea, et ils

ne témoignèrent ni surprise, ni crainte, ni joie. Il y avait longtemps qu'ils n'avaient vu leur fille, leur sœur;

ils lui demandèrent simplement : Akory anao? [Comment vas-tu?] A quoi elle répondit : Tsara! [Bien!]

et ce fut tout; ils ne s'enquirent pas des nouvelles des autres membres de leur famille, mais se mirent à

parler de moi et de mes projets. Toutefois, les esclaves vinrent les uns après les autres s'agenouiller auprès

d'elle et la saluer d'un salamâ respectueux.»
b;

Il faut excepter les Barâ, chez lesquels l'un de nous a constaté une curieuse coutume : en effet, quand un
Bara arrive d'un voyage lointain, avant de parler à qui que ce soit, il entre dans sa case et s'y enferme avec

sa femme, et ce n'est qu'après avoir rempli ses devoirs de mari, après cet exorcisme d'un nouveau genre,

qu'il entre en conversation avec sa famille et avec ses amis et qu'il reçoit, leurs compliments de bienvenue.
: Naharovâ, la reine du Ménabé, faisant visite à l'un de nous en 186g à Tsimanandrafozana, et trouvant avec

lui Edmond Samat qu'elle n'avait pas vu depuis la mort de son fils, mort qui cependant remontait assez loin,

fondit en larmes, puis, après avoir donné cours a son chagrin pendant quelques minutes, elle s'excusa d'avoir

cédé à son émotion et se remit à causer et à boire : c'est que, lorsqu'elle avait contracté le fati-dra ou
serment du sang avec Samat bien des années auparavant, ce fils était présent à la cérémonie. — Ellis raconte

que, ayant eu l'occasion à Tananarive en 1 856 de faire visite au père et à la mère, d'un officier merinâ dout il

avait fait la photographie à Tamatave et qui était mort depuis, il leur montra cette photographie; ils la pri-

rent l'un après l'autre, la regardèrent silencieusement en pleurant abondamment, puis l'embrassèrent et dirent :

«Nous sommes heureux de vous voir, quoique nous pleurions; nous ne le verrons plus, lui, mais nous vous

voyons, vous qui étiez son ami et qu'il aimait^, et ils se remirent à pleurer. La veuve qui était présente

embrassa aussi le portrait, et. l'ayant mis par terre, prit son jeune enfant dans ses bras et , le lui montrant,

plpura (Three Visils lu Madagascar, p. 357).



128 MADAGASCAR.

A côté de la parenté naturelle, il y a à Madagascar, comme il y a eu

en beaucoup d'autres pays' 1
', une parenté conventionnelle, artificielle,

qu'on crée au moyen de certains rites et qui lie plus les contractants que la

parenté naturelle : elle répond en effet à un impérieux besoin de l'homme

peu ou point civilisé à qui sont nécessaires des amitiés sûres, et elle est

scrupuleusement observée'2
'. Ces frères et sœurs d'élection se doiventl'un

à l'autre aide et assistance, une fidélité à toute épreuve et un dévouement

sans bornes (3)
; leurs femmes leur deviennent en général communes et

(1) Cette parenté artificielle n'a pas eu

seulement d'importance dans les sociétés

inférieures; la fraternité par l'échange du

sang a été. comme l'on sait, pratiquée chez

les Grecs (b)
, les Arabes '

b)
, les Scythes w

,

les Mèdes, les Romains l*
1
', les Ibères et les

Arméniens' 1

'', les Irlandais, les Anglais,

les Scandinaves, les Slaves (f)
, les Italiens,

les Nègres africains

'

B ', les Indo- Mélané-

siens' 1

'), etc.

'2 ' Un Malgache n'a confiance dans un

étranger que lorsqu'ils ont fait le serment

du sang. «Raboky, le chef du Mailakà sud,

ne consentit à venir à mon bord, dit le

commandant Guillain, que lorsque j'eus fait

avec lui le serment du sang, lui prouvant

ainsi la droiture de mes intentions. Malgré

toutes mes promesses, tous mes discours,

tant que je n'étais pas son frère de sang, il

craignait que je ne l'enlevasse, mais, dès que

je lui eus donné cette garantie, il est venu

à bord en toute confiance, n Cette coutume

a été adoptée par beaucoup de voyageurs et

de traitants étrangers, car elle facilite les

rapports avec les indigènes; en 1890, le

D r Resson n'a pu gravir le pic d'Ikongo

qu'en se faisant le frère de sang avec l'un

des fils du roi Tanala qui y avait sa rési-

dence; mais, si l'étranger reste à demeure

sur les lieux, étant le plus riche, le plus

pourvu d'objets divers, il ne cesse d'être im-

portuné par les demandes de sa nouvelle

famille, comme l'un de nous l'a éprouvé.

'
3

' Mlfamatldra Ranoqa si/ Ranonahifanampy

sy hifamonjy na atnin'ny an-Lasoavana na

atnin'ny an-hasorataiia, na atnin'ny vilanny

aina na atnin'ny vitan'ny harena, ha tsy hlj'a-

madika atnin'izany mandrapa-hafaty [ Un tel

et un tel s'unissent par le «fatidra*, par le

serment du sang, dans le but de s'entr'aider

et de se soutenir dans la joie comme dans

la tristesse par toutes les ressources qu'ils

tireront de leur force physique comme de

leur fortune, et ils tiendront leur serment

jusqu'à leur mort] (Julien, Inst. polit, el soc.

Madag., t. II, p. 169). — ttUn tel et un tel

désirent devenir frères de sang; entre eux

il n'y a aucune parenté, mais, à l'avenir,

ils seront les enfants du même père et de la

même mère; le survivant enterrera le mort

,

'") Glotz, La Grèce, p. 160. — (
b

< V. R. Smith, fie.', of. Sem., lect. IX, p. 2io-a4'i, etc. — ,c) Hérodote,

iiv. IV, cliap. 70 : Les Scythes buvaient du vin où ils avaient laissé tomber quelques gouttes de sa"!; provenant

d'une piqûre et où étaient plongées des flèches, des lances et des haches. — (d)
Ils buvaient le sang mêlé au

vin (assiralum). — O Tacite, Aun., lib. XII, cap. £7. — (,) St. Ciszewski, Kùiitsliche vertvandschaft bei

den StidSIarrn (Parenté artificielle des Slaves du Sud, 1897). — IB) Dans le Haut-Oubangui, on l'ait une

incision au poignet des futurs frères et on met les plaies en contact. Au Tanganika, le sang qu'on tire du

bras droit ou delà cuisse est mêlé à un peu de miel ou de viande que mangent les contractants. Au Zanguebar,

ils mangent le saga, morceau de foie rôti imprégné de quelques gouttes de sang. — (l,) A Bornéo, les Dayaks

font une cérémonie toute pareille à celle des Malgaches (Elus, Hist. of Madagascar, t. I, note p. 191).



ETHNOGRAPHIE 129

leurs parents deviennent les parents de leur frère de sang, au même degré

que celui qu'ils auraient eu s'ils avaient été vraiment frères; si l'un d'eux

veut épouser une proche parente de son frère putatif, il lui faut procéder

à une cérémonie d'exorcisme, comme si elle était vraiment sa proche

parente (1)
; le survivant porte le deuil de son « frère » mort et, lorsque

celui-ci n'a pas d'héritiers directs, il a sa part de son héritage. Quelque-

fois même, un mari et une femme font le serment du sang, mais ils ne

peuvent plus divorcer et le survivant ne peut plus se remarier sous peine

d'encourir la vengeance de Dieu et des razanâ, de leurs ancêtres.

La cérémonie par laquelle on se faisait conventionnellement frère

s'appelle généralement fati-dra [litt. : incision sanglante] (2)
, et ce même

nom sert aussi à désigner les individus liés par le serment du sang (3)

,
qui

s'appellent entre eux rahalahy (quand ce sont deux hommes), raliavavij

celui qui se portera bien soignera celui qui

sera malade et celui qui sera libre rachè-

tera celui qui tombera en esclavage ; leurs

maisons, leurs rizières, leurs femmes' 3
',

leurs troupeaux leur seront communs»

(Daxdouau, Le «fati-dra » dans la région

d'Analalava, La Tribune de Madagascar, 18 oc-

tobre 1912).

î
1
' Voira YAppendice, n° 32.

(2)
. On dit aussi tala-dra [litt. : coupure

sanglante], vaky ra (chez les Betsileo), vaky

Ho (chez les Sakalavâ), famahj (chez les

Anlanosy) et famahj ra (chez les Antanalâ)

[litt. : sortie du sang] , alinkenâ [litt. : le foie

de bœuf, ce qu'il y a de meilleur au monde]

(chez les Antandroy), vaky sarotrô [litt. : in-

cision à l'épigastre], etc.

(3) Le premier Européen qui s'est fait

r frère de sang» avec un Malgache est le

R. P. Luis Mariano, missionnaire portu-

gais, qui, pensant faciliter sa mission chez

les Sakalavâ, a contracté en 1619 cette

alliance avec le petit roi d'Honarâ, pays

situé sur la côte Ouest, un peu au sud du

cap Saint-André : «La cérémonie, dit-il,

consiste à tirer quelques gouttes de sang des

mains de chacun des contractants et, après

avoir dilué ce sang dans un peu d'eau, à

boire trois petites gorgées de ce mélange san-

guinolent. Les Malgaches considèrent ce ser-

ment comme sacré » ( Coll. Ouvr. anc. Mada-

gascar, t. II, p. 30^-308). Très nombreux

sont ceux qui l'ont imite; toutefois, en 1768,

Modave s'est refusé à faire l'alliance du

sang avec un roi antanosy parce qu'«un

guerrier français ne s'abreuve jamais que

du sang de ses ennemis» (!), et, le 28 août

1792 , Lescallier, un des commissaires civils

envoyés dans les Etablissements français

situés au delà du Gap de Bonne-Espérance,

ne voulut pas non plus «se prêter à cet

usage barbare» avec Zakavolâ, le roi de

Foulpointe; il y substitua un «serment juré

et signé» (!).

<*> Même chez les Anlambahoakâ et les Zafmdriambelô, qui, par exception à Madagascar, sont très jaloux,

«leurs femmes deviennent celles de leurs frères de sang, lorsqu'elles leur plaisent, n'en eussent-ils qu'unes

(Mayeur, 1777).

ETHNOGRAPHIE. •7

tMI'lllMEIUE NATIONALE.



130 MADAGASCAR.

(quand ce sont deux femmes) et anadahy, anabavp (quand c'est un homme

et une femme). Les rites que doivent accomplir les personnes, hommes ou

femmes, qui veulent se faire frères ou sœurs de sang comprennent une

sorte de communion qui consiste à boire ou de IV eau d'or», de l'eau dans

laquelle est plongé un objet quelconque en or (1)
, et qui est de ce fait

considérée comme sacrée, ou le plus souvent quelques gouttes du sang de

son futur cr frère r> ou de sa future rrsœur» prises am-bavafo [à l'entrée du

cœur, au creux de l'estomac], créant ainsi une consanguinité artificielle

en mêlant leur sang (2)
: avant que les contractants boivent une ou trois

ou sept gorgées du liquide sacré, on ajoute dans le vase en bois (jadis

dans le bouclier) qui le contient divers objets exécratoires, sahaclâ comme

ils disent, témoins devant lesquels se prête le serment avec impréca-

tions contre celui qui se parjurerait : en général, il y en a sept, auxquelles

succèdent six souhaits de bonheur, carie nombre rr six ^ est le nombre

propice, à cause du double sens qu'a le mot eninâ, qui veut dire rrsix» et

aussi «qui est pourvu», r: qui est plein » (3)
. Comme objets exécratoires, on

employait une sauterelle dont on avait tordu le cou et mis la tête sens

devant derrière (4)
, de la bouse d'un veau ayant perdu sa mère (5)

, un épi

de riz avorté (6)
, de vieux os, etc., auxquels on ajoutait toujours de la

poudre, des balles, des pierres à fusil, une sagaye et une baguette de

(1) Dans l'Ouest et dans le Sud, on fait

assez souvent ce serment sur l'or, les pointes

de la sagaye et de la baguette de fusil tou-

chant l'objet d'or; chez les Antanosy émi-

grés, comme dans l'Androy, on immole un

bœuf et l'on met un peu de son sang dans

IVeau d'orn. Quelquefois, pendant qu'on

prononce les imprécations, les contractants

tiennent une sagaye dont la pointe plonge

dans le corps de la victime. — Voir à YAp-

pendice, n° 33.

(2) Voir à YAppendice, n° 36. — Chez les

Betsimisarakâ , chacun des contractants met

quelques gouttes de son sang sur un petit

morceau de gingembre, qu'il fait manger à

son tf frère i. Il en est de même chez les An-

tandronà, dans le Nord-Ouest, etc.— Chez

les Antimoronâ, on ne boit ni de IV eau

d'or», ni de lVeau de sang"; on mange du

foie de bœuf et du gingembre saupoudrés

de poudre lYhazomanitsâ , du poteau familial

sacré.

< 3) Après avoir prononcé les formules

d'imprécations, les contractants comptent à

haute voix : isa, roa, telo, efatra, dimy, enina

[un, deux, trois, quatre, cinq, six], puis

s'écrient: Enina, ho en'ma ary soa, ho enin

kavelomana! [Puissions-nous être pleins de

biens et pleins de vie!].

(
4

) Valala miolan-katoka ou miolam-bozona.

I 5 ' Tain'omby vcry reny.

I
6

' Akojam-bary.



ETHNOGRAPHIE. 1.31

fusii, quatre pincées de terre prises aux quatre points cardinaux, en com-

mençant par l'Est. On lançait contre ceux qui se parjureraient des impré-

cations, telles que Manjary s'ira, manjary molaly, manjary talio ! [Que celui

qui manquera à son serment soit changé en sel, en noir de fumée, en

trombe! (c'est-à-dire qu'il meure et disparaisse sans laisser de traces

comme le sel mis dans l'eau, comme la suie dans le feu, comme la trombe

dans l'air)], ou bien Haniny ny vorondolo! [Que les oiseaux de nuit dé-

vorent son cadavre], Militra amy ny tranori akoho ! [Qu'il ne trouve où

reposer sa tête que dans un poulailler] (1)
, etc.

Pendant le discours ou plutôt l'invocation que prononce l'un des

principaux chefs ou personnages présents

'

2)
, les contractants tiennent de

la main droite les deux sagayes ou la sagaye et la baguette de fusil; les

pointes plongent dans le liquide sacré où sont les sahadâ, témoins devant

lesquels, avant que le sang de leur futur -r frère >> coule dans leurs veines,

ils prêtent serment, ce pendant qu'un autre assistant ne cesse de les ar-

roser avec une cuiller, et que celui qui porte la parole les frappe avet

son couteau.

Il y a à Madagascar une coutume étrange, le lohateny, c'est-à-dire la

convention conclue soit jadis entre les ancêtres de deux familles, atsika

lohateny ou, comme disent les Sakalavâ, atsika jivâ, soit entre deux indi-

vidus nitondra lohateny [qui ont conclu personnellement ce pacte], con-

vention d'après laquelle tous les descendants de ces ancêtres ou ces deux

personnes se doivent aide et assistance en toute occasion, nouent à

leur gré des relations avec leurs femmes respectives, s'emparent sans les

demander des objets qui sont dans la maison de leur lohateny et tuent

un ou deux bœufs dans leurs troupeaux, sans donner lieu à des récrimi-

nations ou à des représailles'31
.

I
1

' Pour comprendre cette malédiction, chez les Merinà , le mpitsitsikâ , qui pontifie,

il faut avoir vu un poulailler malgache, si
(3) Il n'y a pas de grossières privautés

étroit, si sale! qu'ils ne se permettent, commettant des
'
2

' C'est, chez les Sakalavâ, le mpitokâ, ou actes injurieux et même criminels W.

<°> L'un de nous a vu dans l'Ankarami. la province septentrionale de Madagascar, deux Onjalsy qui, ayant
lié connaissance et ayant constaté qu'ils appartenaient à des familles liées par le pacte de lohateny, s'inju-

rièrent aussitôt sans raison, sans provocation, l'un appelant l'autre amboa razanâ [fils de chien], et l'autre.



132 MADAGASCAR.

D'où vient cette coutume singulière, en somme assez étrange, qui

a existé à peu près partout à Madagascar? est-ce un héritage transmis

de père en fils par des ancêtres ayant autrefois fait le fali-dra, le serment

du sang, dont les privilèges se sont continués de génération en généra-

tion? ou bien, un individu en ayant gravement offensé un autre à diverses

reprises et celui-ci ayant supporté ces offenses sans rien dire parce qu il

n'a pu se venger ou n'a pas jugé à propos de le faire, ces individus se

sont-ils dès lors déclarés rramis intimes», rramis à la vie, à la mort», et

cette amitié s'est-elle perpétuée d'âge en âge?

Chez les Sakalavâ, chaque famille a ses jivâ, même les princes et les

rois. En certains cas, la conformité des métiers, des occupations semble

avoir été la cause de cette singulière fraternité; c'est ainsi que les Vezô

ou habitants de la côte occidentale, qui pèchent en mer, sont jivâ avec les

Vazimbâ de l'Ouest, habitant le bord des lacs et des rivières et qui sont

pêcheurs d'eau douce.

Dans le Sud-Est existe un clan, les Antivandrikâ (1)

,
qui prend à l'é-

gard des ZafindRaminia des privautés analogues, mais sans qu'il y'ait ré-

ciprocité de la part de ceux-ci, sauf en ce qui concerne les malédictions

I
1

' La plupart des Antivandrikà habitent il y en a aussi quelques-uns d'établis à Na-

acluellenient le grand village de Masianaka; nioronâ, à Faraony et à Tsaravary.

sans se fâcher de celte injure, l'une des plus grosses qu'on puisse faire à un Malgache, lui répondant :

«Je te trouve hardi, toi dont les ancêtres étaient esclaves des miens, d'oser élever la vois devant ton Maître!))

et ils continuèrent ainsi pendant quelque temps à s'accabler d'invectives plus ou moins grossières, puis,

lorsqu'ils en eurent assez, ils se serrèrent la main et furent dès lors les meilleurs amis du monde.

Survient-il un décès dans une famille, et un membre d'une famille liée avec celle-là par le lohateny lui

apporte-t-il ses condoléances , il se dirige sans mot dire vers lefarafarit, ou lit, tréteau, sur lequel est exposé

le mort qu'entourent ses proches parents, et il l'apostrophe grossièrement : rtDis donc, fils de chien, as-tu

bientôt fini cette comédie"? Pourquoi fais-tu le mort? est-ce par paresse, par gourmandise? Allons, lève-toi et

viens chanter et rire avec nous!)), et ce disant, il le tire par le bras
,
par la jambe; puis, comme le cadavre ne

bouge naturellement pas, il s'accroupit aux cotés des parents et se met à pleurer et à boire suivant l'usage.

Quiconque agirait ainsi sans être lié par le Inhalent) avec le mort serait immédiatement sagayé. ou tout au

moins ses biens seraient pillés.

Tous ceux qui ont vécu quelque temps dans la région de l'Ouest ont pu, comme nous, assister à des

scènes comme celle-ci, par exemple : une famille est accroupie au pied de Vhazomanitsâ, poteau sacré qui est

l'autel familial, dévotement occupée à adresser une prière à ses ancêtres et faisant bouillir un peu de viande

ou quelques légumes pour leur en laire l'offrande propitiatoire; survient un Sakalavâ qui est jivâ avec ses

membres, c'est-à-dire dont la famille est liée avec celle-là par le Inhaleitij : il renverse la marmite sacrée,

blasphème le nom de leurs ancêtres, émet le vœu sacrilège que les assistants manjary sira! manjary taho!

[soient changés en sel, en trombe (c'est-à-dire disparaissent comme le sel mis dans l'eau, comme la trombe

dans l'air, meurent)], etc., et quoique en toute autre circonstance ces actes impies eussent été punis de

mort, on ne lui dit rien ; il peut fout se permettre à l'égard de ceux qui sont jivâ avec lui.



ETHNOGRAPHIE. 133

dont ils s'accablent mutuellement lorsqu'ils se rencontrent : quand les

Antivandrikâ enlèvent, de force ou par ruse, quelque objet aux Zafin-

dRaminia, ces derniers sont obligés de le leur laisser; quand les Zafin-

dRaminia tuent un bœuf, s'il y a des Antivandrikâ présents, ceux-ci s'em-

parent d'une cuisse entière sans qu'ils osent s'y opposer, etc. Mais la

raison de cette coutume est, racontent-ils, différente de celles qu'on peut

attribuer aux relations fraternelles connues sous le nom de hhateny :

venant de La Mekke avec Raminia, un jour de grande tempête, et leur

bateau étant sur le point de sombrer, ils jetèrent sur son ordre leurs

enfants à la mer, convaincus que tous, Raminia le premier, agissaient

de même pour alléger le bateau; quand, la tempête apaisée, ils s'aper-

çurent qu'ils avaient été les seuls à faire cet horrible sacrifice, ils mau-

dirent leur maître et ses descendants et s'arrogèrent les droits dont nous

venons de parler.

S 2. RAPPORTS DES SEXES.

CONCUBINAGE, UNION LIBRE.

La puberté est assez précoce chez les peuplades des côtes et chez les

indigènes du centre à faciès négroïde; elle l'est moins chez ceux à type

malais. Cette précocité est souvent avancée par suite des relations que

les jeunes filles ont fréquemment avec des jeunes gens avant d'être

nubiles : sur la côte Ouest, chez les Antifiherenanâ
,
par exemple, une

fille perd, sinon toujours, au moins très souvent, sa virginité avant d'être

réglée
,
parce que , disent les mères , rr s'il n'en était pas ainsi , le sang ne

sortirait pas et les étoufferait 51. Il faut attribuer à la même crainte super-

stitieuse l'usage dont parle Vincent Noël : rrLes jeunes filles du Boinâ

se déflorent elles-mêmes quand elles n'ont pas été déflorées dès leur bas

âge par leurs mères (1)
. »

La menstruation apparaît d'ordinaire de 1 1 à 12 ans chez les femmes

malgaches d'origine indo-mélanésienne à cheveux crêpés , et de 1 2 à 1 3 ans

seulement, comme en Europe, chez celles d'origine javanaise à cheveux

'•' Note sur tes Sakalaves du Nord, Bull, de la Soc. Géogr. de Paris, t. XX, i843, p. 2o,&.



13/i MADAGASCAR.

droits et lisses'
1
'. Elles sont en général bien réglées; l'écoulement mens-

truel, peu abondant, cesse vers la quarantième année en moyenne'2
'; elles

n'ont jamais de relations avec les hommes pendant les époques.

Le mariage à Madagascar diffère totalement du mariage tel qu'il existe

en Europe, où depuis longtemps il est considéré tout à la fois comme

un sacrement et comme un pacte légal qui établissent entre les époux un

double lien religieux et civil, comme un contrat synallagmatique où les

époux se promettent assistance, amour et fidélité. A Madagascar, c'est un

accord purement verbal, une association des deux contractants résultant

du simple échange des volontés requises par la coutume, accord, associa-

tion toujours précédés, avant que la famille soit appelée à les sanctionner,

d'une période plus ou moins longue d'essai, d'union libre.

La beauté morale de la virginité et de la chasteté, le charme de la

pudeur ne sont ni compris, ni appréciés par les Malgaches
,
qui n'attachent

aucune importance à la chasteté des jeunes filles, ni à la virginité de

leurs épouses (3)
: rrLa chasteté, écrivait Ellis en 1 863 , est contraire à la

loi malgache, et jamais un homme qui se marie n'y compte» 14
', et Razafi-

'
J

' D' Fontoynont, De la Gynécologie à dire trviergen; on se sert de périphrases :

Madagascar, Buli.Soc.de l'hitemat,nov. 1910. vekivavy (femme) tsy azon-dahy (qu'aucun

— M. Fontoynont croit à tort, selon nous, homme n'a possédée), tsy nahay lahij (qui

que tous les Malgaches à faciès négroïde n'a pas connu d'hommes), tsy maimbo lahy

sont d'origine africaine. (qui ne sent pas l'homme) ou mpitovô (qui

(2) D r Foullioy, à hord du Golo, 1818, grandit encore). Les missionnaires euro-

Arch. Min. dis Colonies. péens ont créé le mot virijinyM'.

I
3

) En malgache, il n'v a pas de mot pour '
4

' Madagascar revisited, p. 199.

(,) Beaucoup de peuples, du reste, ont ce même dédain de cette vertu qui, à nos yeux, est si essentielle, par

exemple : en Asie, les Ansariehs et les Yazidiés de Syrie, les Tibours de l'Aoudh , les Erulars des Nilghirris,

les habitants des Andamans (où toutes les femmes sont communes à tous les hommes); en Océanie, beaucoup

de Malais, d'Indonésiens et de Polynésiens (1)
, les Australiens, les Tasmaniens; en Afrique, les Ouled-Naïl

d'Algérie (où, jusqu'à leur mariage, les jeunes filles sont libres de leur corps), les habitants du Benguela

(où les parents promènent leurs filles de village en village pour qu'elles gagnent de l'argent en se prostituanl)

,

les Boschimans; en Amérique, les Esquimaux, les Aléoutes, les Indiens de la Vieille-Californie, les Haidahs, les

indigènes du Darien (chez lesquels ttse refusern est une impolitesse, un manque d'éducation), etc. Chez la

plupart de ces peuples, comme à Madagascar, les parents s'honorent de la préférence accordée à leurs filles,

et souvent les maris prêtent ou louent leurs femmes.

'" A Pogghi, près de Sumatra, aux Célèbes, aux Ma- si elles sont inères, et les femmes mariées sont du reste

riannes (où une fille ne peut se marier vierge), aux libres d'aller et de venir à leur gré. Au contraire, en Pa-

Carolines. à Noukahiva, à la Nouvelle-Zélande, à Tiko- pouasie, dans la Nouvelle-Irlande, à Vanikoro ,
en Méla-

pia, etc., les filles sont entièrement maîtresses de leur nésie en général , les hommes sont jaloux et cachent leurs

corps; comme à Madagascar, elles sont plus recherchées femmes.



ETHNOGRAPHIE. 135

mandimby, un fin lettré malgache bien connu sous le pseudonyme de

Nimbol Samy, dit : «Nous ne tenons pas à la virginité; au contraire, elle

nous rend défiants, inquiets».

Les parents favorisent les rapports de leurs filles avec les hommes;

dès qu'elles sont en âge de comprendre , souvent même avant la puberté

,

avant la menstruation, à 10, à 11 ans et souvent plus tôt (1)
, leur édu-

cation de femme commence et elles peuvent à leur gré se livrer à qui

bon leur semble'2
', ce dont elles ne se font pas faute, sans avoir à craindre

de ne pas trouver à se marier plus tard , car plus une femme a d'enfants

,

plus elle est recherchée'
3

' : un Malgache à qui deux femmes plaisent

également, prend toujours pour épouse légitime celle qui a déjà eu des

enfants , surtout celle qui les a encore vivants , et ces enfants , il les ai-

mera comme les siens'
4
'. Il est en effet universellement admis que les

jeunes filles, dès qu'elles sont pubères, doivent suivre leurs inclinations :

manjavavy, suivant l'expression des Betsimisarakâ. tout comme les jeunes

gens suivent les leurs, manahidy; les relations sexuelles entre un jeune

homme et une jeune fille, entre un homme et une femme, sont, aux

yeux des Malgaches, un acte tout naturel'
5
', nullement répréhensible et

(1) «Les Anlandroy sont à peu près in- tion, en tout cas apparente, à cet ancien

différents à ce que font leurs fiUes : entre état de choses, et que, surtout en Imerinâ,

3 et 10 ans, filles et garçons gardent les il y a un progrès sensible. Le gouverneur

veaux ensemble et jouent aux jeux les moins de Fiaranantsoa , Rafanobaranâ, n'a-t-il pas

innocents, à celui de jeunes mariés entre dit en 1 888 au R. P. Brégère: «-Si quel-

autres; jusqu'à l'adolescence, ils couchent qu'un touche à l'intégrité de mes filles avant

pêle-mêle dans la plus complète promis- leur mariage, je lui brûlerai la cervelle»;

cuites (Cap. Vacher, Revue de Madagascar, mais les paroles des Malgaches ne sont pas

févr. 1904, p. 111). toujours l'expression de leurs sentiments

(
2) En respectant toutefois les interdic- réels.

tions pour cause de parenté et de classes, (*) Fontoynont, La Gynécologie à Mada-

dont nous parlerons plus loin. gascar, Bull. Soc. de l'Internat, nov. 1910.
(3 > Il est juste de dire que les mission- < 5 ) H en a été de même, du resle, dans

naires chrétiens ont apporté une modifica- beaucoup de pays (a)
.

'"' Au moyen âge, même en Europe, le concubinage n'était pas considéré comme un acte à demi immoral ou

qui ne pouvait se faire tolérer qu'à condition de rester clandestin; c'est seulement à là fin du xvi* siècle que,

la religion aidant , une réaction a commencé contre cette liberté de mœurs et qu'il s'est formé un nouvel état

d'esprit, qui a amené un changement considérable dans les idées morales touchant les rapports des sexes.

Wilhem Rcdeck, dans son Histoire de la moralité publique en Allemagne (1897), dit qu'il n'y a pas encore

longtemps que, dans ce pays, »le libre commerce sexuel n'avait point, au regard de la conscience publique, le

caractère qu'il a pris depuis*.



136 MADAGASCAR.

qui n'a pas à craindre le grand jour; aussi la jeune fille, comme la femme

non mariée, se donnent ou plutôt se prêtent à qui elles veulent, sans

qu'il en rejaillisse sur elles le moindre discrédit ni la moindre défaveur,

pourvu toutefois qu'elles respectent certaines interdictions; les parents,

du reste, favorisent les rapports de leurs filles avec les hommes. Il ne

convient pas cependant qu'une jeune fille change continuellement d'amou-

reux, à moins qu'elle n'y trouve son intérêt, car, ainsi que nous l'avons

déjà dit, où il y a profit il n'y a pas de honte.

Dans quelques clans de la côte Sud-Est, les jeunes filles ont cependant

plus de retenue et l'on y trouve assez souvent de grandes jeunes filles

encore vierges ; le D r
Gatat rapporte qu'rr entre Fort-Dauphin etVangain-

dranô, contrairement à ce qui se voit partout ailleurs à Madagascar, le

mariage est le commencement de la vie de la femme, au lieu d'en être

la fin». Ce n'est pas exact pour les Antanosy dont les mœurs ont tou-

jours été fort dissolues'
1

'; pour eux, selon M. Bertout'3
', les mots « vertu»

et ff chasteté» n'existent pas, hommes et femmes ne connaissant que leurs

désirs (3)
. Mais, dans les clans nobles Antimoronâ (4)

, il n'y a pas, assure-

t-on, déjeune fille qui ne garde sa virginité pour son mari, sans quoi

elle n'en trouverait pas; les jeunes gens, eux, qui exigent de leurs épouses

une pureté absolue, ne la gardent nullement : il est toutefois d'usage

que le fiancé essaie sa future femme pendant une semaine avant de l'é-

pouser (5)
; mais si, après cet essai obligatoire de vie commune, la femme

(1
> R. P. Mariano, 1616H cestes, etc., et chez qui les femmes se mê-

(
2

) Revue de Madagascar, 1907, p. 19. laient indistinctement aux hommes. Voir

f
3

' On sait, en effet, que les ancêtres des dans le tome précédent, p. 109-1 1 1.

ZafindRaminia ou nobles antanosy étaient (*) Dans les familles antimoronâ arabi-

des «Zanadiqan, des Bàtiniens, qui s'arro- bisées, l'endogamie est obligaloire (b)
.

geaient toutes les licences, de tuer, de (5
' Cf. Shaw, Anlananamvo Annual, 1896,

piller, de forniquer, de commeltre des in- p. 206.

*' tt A Sadia (dans le Ménabé), les mœurs ne sont pas aussi licencieuses que dans l'Anosy» (Coll. Otivr. anc.

Matlag., publiée par A. et G. Grandidier, t. II, p. a i3), et cependant les femmes de Sadia et de tout le pays

sakalavâ usaient et abusaient de la liberté qu'on leur laissait (Inc. cit., t. II, p. 245).
Les femmes des classes nobles antimoronâ non seulement n'épousent jamais un Malgache d'une autre

tribu, mais elles ne peuvent pas avoir de relalions même fortuite* et passagères avec un étranger quelconque
sous peine d'être rejetées du sein de leur famille et d'être, après leur mort, enterrées non pas, suivant l'usage,

aux côtés de leurs parents, mais en travers, à leurs pieds.



ETHNOGRAPHIE. 1 3

'

7

rompt toutes relations avec son partenaire et s'en retourne chez elle, elle

a la plus grande peine à retrouver un mari.

Les filles antanalâ d'Ikongô sont également respectées jusqu'à leurs

fiançailles (1
>, ainsi que les filles antifasinâ ou Zafisoronâ^.

Du temps de Flacourt, au xvnc
siècle, «les femmes et les filles n'étaient

pas si débordées [débauchées] chez les Zafibrahim [les Zafy Borahâ ou
habitants de l'île Sainte-Marie et de la côte voisine qui descendaient
d'immigrants juifs] que du côté de l'Anosy et du Matitananâ; elles sont
d'aussi difficile accès que nos filles de France, car les pères et les mères
les gardent aussi soigneusement^3

'; aujourd'hui, elles sont toutes pa-
reilles aux autres Malgaches, probablement depuis que les pirates euro-
péens ont, aux xvne

et xvme
siècles, surtout de 1688 à 1722, établi leurs

repaires sur cette côte et que leurs bâtards en sont devenus les maîtres.

Vincent Noël dit que, dans le Boinâ, les ff princesses, contrairement

à l'usage général, restent intactes ou du moins sont censées demeurer
telles jusqu'à leur mariage. Manifester le moindre doute à cet égard est

un crime de lèse-majesté »W. Les princes du Nord-Ouest ont en effet

adopté, dans une certaine mesure, les mœurs musulmanes.
Il semble ressortir de ce que nous venons de dire que la pudeur et

la chasteté étaient, tout récemment encore, des vertus inconnues des

Malgaches. Certes leurs idées à ce sujet différaient fort des nôtres , ce qui
n'a rien d'étonnant, étant données leur morale spéciale et la vie que
leur imposent le climat de leur pays et leur état social; cependant nous
dirons avec Flacourt : rrLes femmes malgaches ont en certaines choses de
la vergogne», car elles ont honte d'accomplir certains actes en public,

de montrer leur nudité, surtout aux très proches parents (5
), et on ne

W Besson, Voyage au pays des Tanala G) Histoire de Madagascar, 1661, p. 3o 7
indépendants, Bull. Soc. Géogr. Paris, i8 9 Z. M Bull, de la Soc. de Géogr. de Paris,
Œ Berthier, Rapport sur les races de t. XX, i843, p. 2 9 4.

Madagascar, Notes
,
Beconn. et Explor. , 1 8 9 8, W Les hommes ont aussi celle même

p. n3o. pudeurW.

« Le rtù antimorona Rabefaranlsa
, qui régnait à Faraony sur la côte Sud-Est au milieu du siècle dernier,

a ete dépose parce quil avait des relations avec ses sujettes en présence de leur père et de leur mère, et les

ETHNOGRAPHIE, q

UMII'.II MTfOMI.E.



138 MADAGASCAR.

peut pas dire qu'elles soient totalement dépourvues de pudeur. Quant

à la chasteté, elle est, à quelques rares exceptions près, ignorée, incom-

prise de la jeune fille malgache aussi bien que de la femme mariée; il

y a cependant des cas particuliers où la femme entre en retraite et doit,

sous peine de terribles châtiments, garder momentanément une chasteté

absolue (1)
. Les Malgaches arabisés, Roandrianâ ou nobles Antanosy et sur-

tout nobles Antimoronâ, s'abstenaient de toutes relations, même avec

leurs femmes légitimes, pendant le mois déjeune et d'abstinence qu'ils

appellent mifehi-vavâ®.

Puisque, presque partout dans l'île, les jeunes filles, tant qu'elles ne

sont pas mariées, sont libres d'user et d'abuser à leur gré de leur corps

et que souvent les hommes épousent avec bonheur des filles enceintes (3)

aussi bien que des filles-mères, il n'est pas étonnant qu'avant le ma-

riage, le concubinage ou plutôt les unions libres soient de règle à peu

près dans tout Madagascar'4
'.

Les parents, en effet, inconscients des devoirs que nous imposent la

(|
) Par exemple, lorsque son mari est à occupation, ic but de tout Malgache étaient

la guerre, en corvée ou engagé dans une d'avoir le plus d'enfants possible' 3
',

entreprise dangereuse, lors de la circonci- '4 ' Sur la côte Sud-Ouest, par exemple,

sion de son Gis, dans certaines cérémonies chez les Antifiberenanâ, les peliles fdles se

d'exorcisme, etc. Voir au volume suivant. construisent de petites cases où elles vont

(2) Mois de Jlamavahâ (Ramadan) ou de passer la nuit, se donnant ou plutôt se ven-

Miafitsâ de Flucourt. dant ou se prêtant à qui elles veulent, et

(3
' Jusqu'à ces dernières années, la pré- les parents s'en montrent contents.

Anakarâ l'ayant déclaré, à cause de ce fait, mpamosavy trsorcier» , les Tsiraetô l'ont empoisonné. Il a été rem-

placé par son frère, que l'un de nous a vu à Faraony en 1870. — Du reste, le nom d'une ile et d'une ville

qui sont siluées à l'embouchure du grand fleuve Tsiribihinâ sur la côte occidentale de Madagascar, Tsimanan-
dralozanà' [litt. : uù il n'y a pas de beau-père, où l'on ne respecte pas son beau-père] , est suggestif à cet égard:

en effet, on nomme ainsi celle île et cette ville parce que, à la fin du xviii" siècle ou au commencement
du xix°, l'île, aujourd'hui presque entièrement couverte d'une forêt de palétuviers impénétrable, était un
simple banc de sable beaucoup moins étendu et dépourvu de toute végétation, et qu'une femme, prise d'un be-
soin pressant, dut y satisfaire sous les yeux de son beau-père, violant ainsi les coutumes (A. Giundidieb, Hist.

de la Géographie de Madagascar, 1892, p. 1 1G, noie 2.3).

'' Pendant que l'un de nous était à Madagascar, le vieux ministre Rainijohary répudia, peu de jours après

l'avoir épousée, une de ses femmes, une vadikely, qui, sans qu'il le sût, était enceinte avant son mariage.

Le hasinâ ayant été fait, c'est-à-dire la reine ayant reçu la piastre qu'on doit offrir au souverain pour rendre

définitive et officielle la répudiation, cette femme convola en de nouvelles noces. Deux jours après la célébra-

tion de ce nouveau mariage, Rainijohary, ayant eu connaissance de sa grossesse, voulut la reprendre, mais

le nouveau mari, un officier du palais, s'y refusa: (rVous avez fait le hasinâ, dit-il, vous ne pouvez donc

plus revenir sur la répudiation; je garde el la femme et l'enfant. Quand vous achetez une vache, ajouta-t-il,

\ous ne savez pas si elle est pleine, mais, pleine ou non, le marché n'en est pas moins bel et bien conclu.

»



ETHNOGRAPHIE. 139

civilisation et la morale chrétienne, ne se préoccupent nullement de

sauvegarder la vertu de leurs filles (1)
, car, nous le répétons, la virginité

n'a nul prix à leurs yeux et la chasteté n'est pas non plus appréciée,

tandis qu'au contraire la grossesse est un honneur, et La crainte de Dieu

n'est, dit Flaeourt'2
', aucunement connue de la nation malgache, qui ne

vit que selon la loi naturelle et bestiale. Les petits garçons et les petites

filles se jouent en présence de leurs parents qui s'en rient et qui même

les y incitent. . . Avant que d'être mariées, elles se prostituent à tous

venants, pourvu qu'ils payent, et si un homme a manqué à les payer, elles

vont effrontément lui arracher son pagne sans qu'il ose se défendre.

Ainsi c'est la coutume de ce pays que la fornication entre gens non

mariés n'est point péché envers Dieu ni envers les hommes. 75 Et, en

1607, l'abbé Bourdaise écrivait : «A Fort-Dauphin, les pères et les

mères n'attendent pas que leurs enfants de l'un et de l'autre sexe aient

l'usage de la raison pour leur apprendre comment on perd la pureté; ils

les y incitent eux-mêmes (3)
. »

Ellis constate de son côté que tries Hovâ ne croient pas que hommes ou

femmes doivent garder la continence avant de se marier »(4)
, et, sur la côte

t
1

' Ils en trafiquent niênie volontiers à '
2

' Histoire de Madagascar, 1 658 (édit.

l'occasion, et lorsque l'amant est un Vaza- Grandidier, p. 128).

hâ, un Européen, les parents suivent avec ' 3 ' Lettre de Fort-Dauphin (ilfem. de la

inte'rèt les phases par lesquelles passe son Congrégation de la Mission, t. IX, p. 3o3 )>'''.

amour pour leur fille, se plaisant à cal- (4) Histortj of Madagascar, i838, t. 1,

culer à quel taux montera sa générosité (a)
. p. 137.

'
c

' On a dit à l'un de nous que, lorsque des jeunes Betsimisarakâ du Sud allaient passer une nuit avec un
Européen, elles apportaient souvent avec elles le lanananâ, le long bambou où, dans l'Est, on garde la pro-

vision d'eau de la maison et qu'elles laissaient au dehors, le long de la porle; le lendemain matin, leur père

ne manquait pas d'aller le soupeser pour se rendre compte, au poids de l'eau restant, quel avait été l'amour

du Vazahà^K — 11 y avait toutefois quelques exceptions à cette règle générale, au moins chez les Merinii,

qui ont un mot miarovarotrâ exprimant le refus des parents de laisser une de leurs lilles ou pupilles se

livrer à des actes immoraux.
'
b

' Voici encore à ce sujet quelques passages tirés des récits d'anciens voyageurs :
1" Dans le Nord-Oue*t :

«A Bombétoke, le roi envoya à notre camp plus de 200 femmes avec toutes sortes do vivres frais; s'étant élablies

à i/8
e de lieue de nous, elles venaient trouver nos gens avec, beaucoup de familiarité» (le Sieur de la Mer-

veille, 1708, Coll. Ouvr. anc. Madag., publiée par A. et G. Grandidier, t. III, p. 620, note). — 2° Sur la

côte orientale : rtPour peu que les femmes trouvent des Français de belle prestance, il n'y a pas d'avances

I
1
' En effet, les femmes malgaches, au moins sur tes chent une seconde fois sans qu'elles se soient lavées de

cèles, sont très propres. «Chaque soir, à Tintingue, les nouveau» (D r
L. Foullioy, Essai physico-médical sur Mada-

femmes vont se laver jusqu'au-dessus des hanches à la gascar, à bord du Golo, 1820, Arch. Minisl. des Colonies ,

mer, et elles ne souffrent pas que leurs époux les appro- carton XI , dossier 3 ).

18.



UO MADAGASCAR.

orientale, d'après le capitaine Carayon rrles filles ont des mœurs dissolues

et ne sont pas déconsidérées pour avoir disposé d'un bien qui leur appar-

tient, tant qu'elles ne l'ont pas aliéné en contractant mariage » (1
-.

En effet, les jeunes filles malgaches suivent librement leurs instincts,

tout comme les jeunes gens, sans que personne y trouve à redire :

l'amour n'a pas une grande part dans ces liaisons, non pas que ces

jeunes filles n'aient leurs préférences, qu'elles ne ressentent des inclina-

tions même quelquefois profondes, qu'elles ne montrent à certains de

leurs partenaires plus d'abandon, plus de chaleur qu'à d'autres, qu'elles ne

gardent même à quelques-uns une certaine fidélité, mais c'est que ceux-là

savent mieux émouvoir leurs sens, et leur cœur y est rarement engagé :

il ne peut en être autrement dans un pays où une fille ne quitte pas

en réalité sa famille, reste d'ordinaire en dehors de celle de son mari.

Toutefois, elles ne changent pas continuellement d'amants, de sakaizâ

ou amis comme elles disent, ce qui les déconsidérerait et les déprécie-

rait®, à moins qu'il n'y ait profit; les Malgaches se servent du même
mot mitangy pour dire rrse louer à gages-' comme domestique ou

ouvrier et «avoir des relations intimes avec un amant »; car non seule-

ment les étrangers donnent des cadeaux à leurs concubines malgaches,

I
1

' Histoire de l'établissement français à Ma- solues sont appelées, en Imerina, angelin-

dagascar, i845. gely, jangajangâ, jejojejô, et, dans les pro-
(2

> Les lilles qui changent continuelle- vincescôtières, korô,vembanâ,leorombembanâ,

ment d'amants ou qui ont des mœurs dis- c'est-à-dire coureuses, libertines (a
'.

qu'elles no leur fassent pour les engager à recevoir les faveurs qu'elles veulent leur prodiguer, et quand elles

les ont fait succomber à la tentation , elles s'en vantent et s'en trouvent fort honorées. La plupart sont passa-

blement belles-? (De V. [Carpead no Saussat], Vny. de Madagascar en i663, p. a 55). rr 11 n'y a pas de pays

où femmes et lilles soient de meilleure composition; on en amène aux Français de tous les côtés, de sorte que
chacun s'en pourvoit à sa fantaisie, et les rrfmits» de cet agiotage se multiplient^ (Modave, 1768). «Les

femmes de la vallée d'Anibolo (au nord de Fort-Dauphin) sont fort débauchées et se prostituent longlemps

avant d'élre nubiles» (Lislet Geoffiioï, 1787).— 3° Dans le Sud-Ouest : <tLes hommes de la baie de Saint-

Augustin ne se font pas scrupule de livrer les charmes de leurs filles à bon comple, les proposant aux étrangers,

et les filles sont des premières à engager ceux-ci à conclure le marché» (Capmartin, 180Î).
*' ttDès qu'un navire de commerce mouille sur les rades de Tamatave, de Saint-Augustin, etc., de nom-

breuses pirogues quittent la plage, chargées de femmes qui viennent faire leurs offres de service aux officiers

comme aux matelots. Toutefois, tandis qu'à Saint-Augustin et autres ports des provinces de Madagascar

qui sont restées indépendantes jusqu'à notre conquête, viennent chercher fortune des filles et femmes de toutes

classes, toutes celles en un mot qui se trouvent libres en ce moment à Tamatave, qui dépend des Merinâ,

c'est une classe spéciale de femmes à laquelle échoit cette bonne fortune, car la loi merinâ interdit à tout

Malgache de quitter Madagascar sous quelque prétexte que ce soit, sous peine de perdre ses biens et de voir

.sa famille responsable de son ttcrimen; tes femmes qui allaient à bord des navires étaient désignées pour ce



ETHNOGRAPHIE 141.

mais les indigènes doivent eux aussi leur faire quelque présent, petit

pre'sent, certes, qui ne se peut comparer à ceux que font d'ordinaire

les Européens, mais qui n'est pas moins la rémunération de leurs bons

services : et à celui qui manquerait à ce devoir, elles arracheraient,

comme le raconte Flacourt, son lamba et lui feraient publiquement

affront de sa lésinerie. Elles ne se montrent pas, du reste, très exi-

geantes sous ce rapport et se contentent de sauvegarder leur amour-

propre : ainsi, par exemple, les jeunes filles sakalavâ du Ménabé prisent

fort les têtes de kelilamanâ^ ou pigeons verts, qu'elles considèrent comme

des philtres d'amour, et que leurs amants vont chasser dans les forêts en

leur honneur; celles qui peuvent en montrer le plus sont très fières,

et en Imerinâ, si, au Fandroanâ, le nouvel an, un galant manquait au

devoir traditionnel de donner à sa belle lejakâ, comme ils disent, il aurait

toutes chances de s'entendre répondre à la première faveur réclamée :

cr Excuse-moi, mon ami, la source de l'amour s'est tarie le jour du Fan-

droanâ, je n'ai plus de caresses à ta disposition».

Dans son Grand Dictionnaire manuscrit, le chevalier de Froberville

dit que, «dans le nord de Madagascar, lorsqu'une femme qui vit en

union libre avec un homme devient enceinte, et meurt soit pendant sa

grossesse, soit en couches, le droit coutumier veut que cet homme donne

un certain nombre d'esclaves à la famille de la défunte, et un seul s'il n'y

a que l'enfant qui meure».

O Kelitamanâ, litt. : petit (oiseau) doux, familier [Colonibar malgache (Vrnago auslralis).

service, dûment enregistrées et munies d'un laissez-passer pour la nuit seulement : on leur donnait le nom de

tsimihoriranâ [litt. : celles qui ne couchent pas sur le côté , c'est-à-dire qui se mettent sur le dos]. Ce sont

ces mêmes femmes qui étaient les chanteuses requises pour toutes les réceptions solennelles; elles avaient leur

place dans les cortèges officiels^ (Notes manuscrites d'A. Grandidier, 1870). — Voici la scène que raconte

31. Hilsenberg : et A peine, dit-il, nos navires se préparaient-ils, voiles basses, à entrer dans le port de Tama-

tave (en mai 1822), que du milieu des indigènes amassés sur la plage sortit une troupe d'une soixantaine de

jeunes Malgaches très jolies, bien faites, la figure expressive; à un signal donné, elles se précipitèrent dans

l'eau en poussant un grand cri et nagèrent vers nos vaisseaux qu'elles entourèrent comme des sirènes; elles

empoignèrent tout ce qui était à leur portée, voiles, cordages, gouvernail; puis, avec une rapidité et une

adresse extraordinaires, elles grimpèrent le long du bord et sautèrent sur le pont. Encore toutes mouillées de

l'eau de la mer, elles fondirent avec une vivacité incroyable sur les matelots, se pendirent à leur cou, les em-

brassèrent, les caressèrent avec tendresse, comme s'ils eussent été des êtres chéris qu'elles revoyaient après une

longue et douloureuse absence. Quand notre bâtiment eut laissé tomber l'ancre, il vint encore d'autres filles

à bord, et force fut à chacun de se conformer à l'usage et de se laisser faire des cajoleries et des caresses.»

Hilsenberg et Bojer ajoutent que, trne s'altendant pas à un semblable spectacle, ils restèrent muets de sur-

prises (JVoob. Ann. des Voyages, 2
e
série, t. XI, 1829).



ili'2 MADAGASCAR.

D'après l'exposé que nous venons de faire des us et coutumes des Mal-

gaches et des idées qu'ils ont au sujet des rapports d'hommes à femmes,

on peut juger à quel point, chez un peuple aussi adonné aux plaisirs

charnels, les conversations peuvent être licencieuses : les mots les plus

grossiers, les plus obscènes, sont continuellement dans la bouche des

hommes aussi bien que dans celle des femmes, sans hésitation et sans

honte, moins toutefois dans l'Imerinâ central où l'influence des mission-

naires s'exerce utilement depuis un demi-siècle.

Au cours de ces unions libres, tohantranomaso , sengfj, suivant l'expres-

sion en usage dans l'Imerinâ et ailleurs'
1

', — unions qui n'ont pas reçu la

consécration du vody onclrfj ou dufandeo, — les consorts, quoique vivant

maritalement, conservent une indépendance absolue tant au point de vue

de leurs intérêts personnels qu'au point de vue de leurs faits et gestes'
2
';

elles s'établissent le plus souvent, pour les femmes du moins, entre gens

de même condition ou avec des hommes d'une classe supérieure'3
', car

''' Quand un homme et une femme ou simplement encore vazô ou ranitrâ^'K

ont des relations intimes, soit clandes- '
2

' Dans ces sortes d'unions, il n'y a pas

tines, soit publiques, mais ne cohabitent lieu au délit d'adultère,

pas d'une manière permanente, on les ap- (3) 11 y avait, en Imerinâ, des lois sévères

pelle mpiranitrâ, mpivazô [lilt. : des gens réglementant les relations entre hommes et

qui aiment à chanter (de gais compagnons)]. femmes de classes différentes

'

b
'.

'"' Mandry amy ny Isy hrny [litt. : dormir avec un homme (ou une femme) avec qui l'on n'est pas marie]

ou, comme l'on dit chez les Sakalavâ, amin-tsalw, c'est avoir un amant ou une maîtresse, et l'homme ainsi

<[ue la femme qui vivent ensemble sans être mariés s'appellent ranitrâ. L'appellalion sakaizd [ami], lors-

qu'elle est adressée par un homm> à une femme ou réciproquement, implique l'idée de relations intimes;

zanakâ an-lranîi se dit d'une jeune fille qui vit avec un homme qui n'est pas son mari, mais qui est traitée

par les parents de son amant comme si elle était membre de leur famille. Quant au* enfants issus de ce con-

cubinage, on les appelle zana-dranitrâ ou, au Ménabé, anak-amintsahé, c'est-à-dire bâtards: toulefois ces

dénominations semblent assez récentes. Les Malgaches ont quelques mots méprisants pour désigner les pro-

stituées, les gens vicieux : jangâ, jejô, jilâ et jiridahy, jirivavy, mais ces mots indiquent-ils bien la honte,

l'opprobre qui s'attachent à une conduite trop licencieuse?
,b

' Jusqu'au règne de Radamà II, les andfiambavy, ou femmes nobles, ne pouvaient avoir de relations

avec les hovalahy, ou hommes libres, sans déchoir [imndroronâ], et elles étaient vendues comme esclaves,

à moins qu'elles ne payassent une amende égale à la somme qu'aurait produite leur vente et avec quoi on

achetait du manioc qu'on distribuait aux gens de leur caste: quant à 1 hovalahy qui entretenait des relations

avec une andriambavy, on disait de lui nananika andry malamn. [litt. : qui grimpait à un màt glissant],

et, jusqu'au règne de Radainâ II, il était puni de mort. Le code de Ranavalonà 1™, de 1828, ordonne que

tout zazahovd [c'est-à-dire hovd devenu esclave pour cause de dettes ou par suite d'une condamnation ]

,

qui cherche à nouer des relations avec une femme hovâ ou libre en se faisant passer pour libre, soit puni

d'une amende de sept bœufs et sept piastres, et que tout andevolahij [c'est-à-dire tout Malgache fait

esclave à la guerre ou fils d'esclave] qui cherche à nouer des relations avec une femme zazaltovâ en se faisant

passer pour zazaltovâ, soit vendu. D'une manière générale, les hovâ, c'est-à-dire les libres, qui entretenaient

des relations avec des olo-mainty, des esclaves, étaient rejetés par leur famille et déshérités.



ETHNOGRAPHIE. 143

il est honteux pour une Malgache d'avoir un enfant avec un homme

dune classe inférieure à la sienne, tandis qu'il est honorable d'en avoir

un avec un personnage de distinction, quoique cet enfant suive la con-

dition de sa mère.

D'ordinaire, cependant, la cohabitation d'un homme ayant un rang dans

la société malgache avec une femme d'une classe très inférieure était mal

vue; ainsi au Ménabé, à l'embouchure du Manambolô, l'un de nous vit

un chef antavelô (yezô\ qui vivait au bord de la mer dans une misérable

hutte de roseaux, à une petite distance du village où étaient établis ses

enfants et qu'il habitait lui-même jadis; épris d'une Cafrine, il avait quitté

sa femme, la mère de ses enfants, au scandale de tous, pour cohabiter

avec cette esclave.

La femme légitime était morte , et les enfants aussi bien que les es-

claves de la famille s'étaient tous éloignés du vieux chef, ne voulant pas

avoir pour maîtresse une esclave : ils n'attendaient tous que la mort du

père pour sagayer cette femme qu'ils considéraient comme responsable

de la mort de leur mère et de leur maîtresse (1)
.

La mise à la disposition des hôtes de distinction de jolies jeunes filles

faisait partie des devoirs sacrés de l'hospitalité (2)
. Il n'y a pas de voya-

geurs à qui l'on n'ait fait maintes fois ces propositions hospitalières.

« Un jour, dit Carpeau du Saussay, étant chez Ramosay, l'un des grands

du pays, celui-ci me fit demander si je voulais me divertir, me propo-

sant de m'envoyer une de ses filles ou une de ses femmes : la plus forte

marque de considération que les grands peuvent donner, c'est d'en user

de la sorte. . . Un des princes masikorô, Rafaely, que visitaient deux de

nos Français, offrit à chacun d'eux une de ses filles pour en disposer

comme ils voudraient; . . . pendant neuf jours, ils éprouvèrent ce qu'elles

savaient faire, et ils en furent si contents qu'ils les emmenèrent au

(') Dans l'Est, chez tes Ranomenâ, un (2) Ce n'étaient pas seulement les filles

vohitsâ ou libre qui vivait avec une esclave et femmes non mariées que les Malgaches

devait donner au maître de cette esclave tout offraient à leurs hôtes, mais les maris, en

ce qu'il gagnait pendant cette honteuse maintes occasions, leur prêtaient une de

cohabitation; en outre, il était renié par sa leurs épouses, la plus jolie lorsqu'ils en

famille, etc. avaient plusieurs.



144 MADAGASCAR.

Fort-Dauphin (1)
. 55 — Le Gentil, ayant mouillé sur la rade de Foulpointe

en 1761, raconte que la femme du chef l'invita d'un air très affable à

rester à terre et à venir coucher dans la chambre de sa fille qu'elle lui

présenta; cette jeune fille, qui s'appelait Volatsara [litt. : Bon argent],

était, ajoute-t-il, fort jolie et très bien faite (2)
.— rrEn 1775,1e chef d'Ita-

perinâ donna à Mengaud de la Hage, qui se rendait par terre à Sainte-

Luce, une de ses filles pour être sa compagne de jour comme de nuit,

et à Mananivô, qui en est à 1 h. ijk, toutes les femmes du village vinrent

demander aux hommes de sa troupe s'ils voulaient être rr leurs maris n.

Une autre fois, un chef de la baie de Fort-Dauphin, auquel il fit visite et

offrit un riche cadeau, le pria en grâce de prendre sa femme, une jolie

personne de 28 ans, et aussi une de ses filles, s'il voulait; cette femme

emmena Mengaud de la Hage à l'écart et, comme celui-ci la quitta de

suite, son mari, lui ayant demandé la raison de son prompt retour, en fut

fort fâché'
3
', n— trLes femmes betsimisarakà, dit Th.Frappaz, vont ouver-

tement au-devant des Européens et leur prodiguent avec plaisir leurs plus

tendres faveurs (4)
. »— rr En 1817, Hastie, en se promenant à Tananarive,

remarqua une jolie fille et l'invita avenir le voir; elle refusa. Radamâlcr
,

informé du fait par un témoin, ordonna de la mettre à mort pour avoir

ainsi manqué aux devoirs sacrés de l'hospitalité; ce ne fut pas sans peine

qu'Hastie obtint sa grâce. Sur l'ordre du Roi, elle alla alors chez lui, qui

lui fit un petit cadeau et la renvoya de suite, ce dont elle se montra très

marrie (5)
. n — On pourrait citer d'innombrables cas semblables, mais

nous nous contenterons de dire que, jusqu'en 1869, les jeunes princesses

et les filles nobles, aussi bien que les filles hovâ ou libres, s'en allaient

le soir publiquement, suivies d'un cortège plus ou moins nombreux d'es-

claves afin que personne n'en ignorât, chez leur amant du jour (6)
.

f
1

' De V. [Carpeau du Saussay], Voyage < 6 > Lorsque les membres de la mission

de Madagascar en i663, p. 255-256. envoye'e par l'empereur Napoléon III pour

(2
' Voyage dans les mers de l'Inde, t. II, assister au couronnement de Radamâ II en

1781, p. 517 (Madagascar). 1862 arrivèrent à Tananarive, le Roi les

(3) Archives du Ministère des Colonies, 17 7 5. invita à une soirée et, choisissant parmi

<*' Ibid., 1818. les femmes présentes les plus jolies an-

< 5 ' Bulletin Acad. malgache, io,o4,p. 24. drianâ ou nobles, il leur intima l'ordre



ETHNOGRAPHIE. 145

En effet, les reines et princesses malgaches, excepté lorsqu'elles étaient

mariées à un roi ou à un prince du sang (1)
, avaient non seulement comme

le commun des mortels le droit de donner libre carrière à leurs caprices (2)
,

mais elles avaient le privilège de désigner (ce qu'elles faisaient souvent

en plein kabary, en assemblée publique) l'heureux homme qu'elles dis-

tinguaient et qui, bon gré, mal gré,— car il ne lui était pas plus loisible

de refuser l'honneur qu'on lui faisait que d'oser le solliciter, — allait

d'aller s'asseoir sur les genoux de ses hôtes

français et d'être aimables avec eux.— Lors

de nos voyages à Madagascar, ces mœurs

étaient partout encore florissantes. Cepen-

dant, à Tananarive, on commençait à y met-

tre plus de formes et les jeunes filles, sans re-

noncer au concubinage , rendaient plus rare-

ment visite à leurs amants en grande pompe

,

surtout depuis la conversion de la Reine et

du Premier Ministre à la religion chrétienne

en 1869, et celle plus ou moins forcée de

toute la population merinâ qui s'ensuivit.

Malgré la réserve qu'elles durent dès lors

s'imposer (a)
, elles n'en continuèrent pas moins

leur vie libre d'antan ; toutefois , avant de se

coucher, après en avoir demandé la permis-

sion à leur amant, elles ne manquèrent plus

défaire leur prière : dansce quenous serions

tentés d'appeler hypocrisie, il n'y avait en

réalité qu'inconscience, incompréhension de

la morale chrétienne, et la foi naïve dans la

vertu des pratiques extérieures n'en est pas

moins le germe d'où sort peu à peu une

conception plus élevée de la morale reli-

gieuse et sociale.

C Chez les Sakalavâ, les princesses ou

les femmes nobles mariées à un roi s'ap-

pelaient des ampeïa hovâ, des femmes-chefs.

I 2 ' Droit dont elles usaient et abusaient

au grand jour (b)
.

"' La loi 54 du Code de Ranavalona II, de 1881, frappe d'incapacité civile les personnes qui vivent en con-

cubinage, édictant que tt l'une d'elles ne peut pas réclamer de l'autre les biens qu'elle en a reçus, soit comme
don, soit à titre onéreux»;. Comme on peut bien le penser, ces lois, calquées dans un but de moralisation sur

celles de nos pays, sont restées à l'état de lettre morte. Mais, le 1" septembre 1887, a été promulguée une
loi spéciale qui défendait à l'avenir le concubinage à Madagascar, punissait les contrevenants d'une amende de

5o piastres, soit de 260 francs, et ordonnait la confiscation des propriétés des femmes malgaches vivant en

concubinage [mifanao tokan-tranomasô] avec des étrangers, ainsi que l'inscription de leurs enfants comme sujets

de la Reine ( Madagascar Times, 3 septembre 1887, p. 263).
b

> trParmi les héroïnes d'un bal donné en 1896 par la reine Ranavalona II, on a cité, comme ayant attiré

l'attention d'une manière toute particulière, une jeune princesse âgée de quinze ans, Razaliuandriamanitrà

,

nièce de la Reine et fdle de Rasendranorô , célèbre Messaline malgache : on évalue en effet à dix au moins le

nombre des heureux danseurs que cette intrépide princesse a tour à tour entrâmes , au cours du bal , en dehors

de la salle de danse pour exprimer à chacun sa joie, sa gratitude et son admiration. La bonne Rasendranorô

contemplait avec satisfaction les évolutions de sa digne fille» (La Politique coloniale, juillet 1896).— Pierre

Mille raconte que, trpendant son séjour à Tananarive, cette même princesse prit pour amant un jeune lieu-

tenant C. . . et que, la Reine ayant voulu intervenir, la princesse se fâcha tout rouge, disant qu'elle était

d'une caste qui lui donnait le droit de choisir ses amants». — Pendant que l'un de nous était au Ménabé, un
capitaine, dont le navire était en chargement sur la rade de Tsimanandrafozanâ , fut éveillé, un soir qu'il

était déjà couché avec la femme sakalavâ qu'il avait épousée à la mode du pays, par les chants d'une bande

de femmes qui s'étaient arrêtées devant sa maison, puis, le silence s'étant fait, il entendit cogner à sa

porte : trC'est moi, la Reine» "', criait Naharova. Force lui fut d'ouvrir, tandis que l'épouse sakalavâ effrayée

courait se cacher dans une autre pièce; la reine entra avec son cortège, et le capitaine dut on passer par où

voulut Sa Majesté.

(1J Cette phrase était ta seule phrase française que connût cette reine.

ETIl.NO GIUPU1E. 9



166 MADAGASCAR.

devenir leur amant pour un jour, pour une semaine ou, suivant le hasard

des choses, pour un temps plus long: car, dès qu'il avait cessé de plaire,

elles le congédiaient. Quant à la femme ou aux femmes de ce favori

occasionnel, elles n'avaient qu'à se retirer discrètement.

Dans ces cas, quand survient un enfant, la paternité n'est jamais

recherchée, car les enfants d'une reine ou d'une princesse, même nés

hors du mariage, sont toujours légitimes : Ranavalonâ I
re a eu son fds

Radamâ II un an après la mort de son mari Radama I, survenue, comme

on sait, le 27 juillet 1828, et il a été unanimement reconnu légitime' 1
'.

Si, comme nous venons de le dire, les reines et les princesses mal-

gaches avaient, à moins d'être mariées à un roi ou à un prince du sang'2
',

la liberté la plus grande au point de vue des relations avec des hommes

de toute catégorie, sans perdre leur noblesse ni la faire perdre à leurs

enfants, cette liberté n'était pas moins absolue pour tous les rois et princes

de Madagascar; toutefois les enfants nés de leurs unions morganatiques

n'avaient pas forcément, comme ceux des reines et des princesses, rang

de princes du sang. Les rois sakalavà avaient coutume de prendre leurs

femmes légitimes parmi les filles de grande famille, auxquelles ils joi-

gnaient une petite bande de concubines, à'andevondanâ [litt. : d'esclaves

de l'oreiller] comme on les appelait, qui étaient choisies dans la caste

des movahnbé [litt. : de ceux qui sont devenus facilement grands],

c'est-à-dire des affranchis.

'•) ttLes femmes issues en ligne directe

soit de Rasoherinâ, soit de Ralesoka (qui

étaient, Tune la grand'mère, l'autre la

sœur d'Andrianampoinimerinâ), quel que

soit l'homme avec lequel elles auront des

enfants, légueront à ces enfants le droit

d'accession au trône; ils sont en effet des-

cendants légitimes d'Andrianampoinimerinâ,

qui seuls peuvent être à jamais maîtres de

Madagascar comme l'a voulu Andrianam-

poinimerina^ (Testament de Ranavalonâ I
re

,

1 835 , in Inst. polit, et soc. de Madag., par

G. Julien, 1. 1, p. 453-656).

'2) Quand une reine malgache n'était pas

mariée à un roi, son époux ou ses époux,

— car certaines reines en prenaient plu-

sieurs, comme par exemple Naharovâ, reine

du Ménabé, qui en avait deux en 1870,

— étaient de simples sigisbées aux ordres

de leur dame et sans pouvoir sur elle : les

Sakalavà les appellent S<wa, et les Antanka-

ranâ, ainsi que les Retsimisarakâ, Bibtj, le

même nom qu'ils donnent aux femmes des

rois, car, à Madagascar, une reine est con-

sidérée non comme une femme, mais à

l'égal d'un homme.



ETHNOGRAPHIE. 147

Chez les Antanosy, une roandrîanâ ou noble peut avoir des relations

avec un libre, quoiqu'elle ne puisse l'épouser; mais, dans ce cas, ses

enfants sont censés ne pas avoir de père : on les appelle ambolô : ils

sont néanmoins considérés de caste noble comme leur mère. Il en est de

même chez les andrianâ de l'Imerinâ.

La cohabitation d'un noble ou d'un libre avec une esclave était géné-

ralement mal vue, excepté lorsqu'un Merinâ, par exemple, allant en ex-

pédition hors de l'Imerinâ, emmenait une esclave, une tsindry fé, dont il

faisait sa concubine pendant le temps de son absence. Andrianampoinime-

rinâ, à la fin du xvme
siècle, a ordonné ce qu'un homme libre qui avait des

relations avec une esclave appartenant à un autre maître pouvait être

réduit en esclavage : une moitié du prix était pour le Souverain, et l'autre

moitié pour le fokonolonâ, l'assemblée des notables; Ranavalonâ I
re

,

en 1828 (art. 5), et Rasoherinâ, dans son Code de 186 3 (art. 5
, 9 et 10),

ont décrété aussi que le mandry amiriny andevô, c'est-à-dire le concubinage

d'hommes libres et d'esclaves, faisait perdre la liberté et entraînait la

confiscation des biens des coupables, et que, comme nous l'avons déjà

dit, seraient punis d'une amende de 7 piastres et de 7 bœufs tout zaza hovâ

[tout libre réduit en esclavage] qui tenterait par fraude de nouer des re-

lations sexuelles avec des femmes de leur caste d'origine, ainsi que tout

esclave de naissance qui se donnerait pour zaza hovâ afin de nouer des

relations avec une zaza hovâ. Si un esclave, pénétrant de nuit chez une

femme libre, voulait la violenter ou même seulement osait lui faire des

propositions déshonnêtes, elle pouvait le faire amarrer et ne le rendre à

son maître que contre le payement de sa valeur.

Quoique les jeunes filles et les femmes malgaches soient libres de se

donner à qui bon leur semble, il v a toutefois diverses catégories de per-

sonnes avec lesquelles les rapports sexuels sont fady, mifotitrâ, tsy heny,

c'est-à-dire plus ou moins formellement interdits : Ny mandry fady,

dia melokâ [coucher avec un fady (commettre un inceste) est un crime].

Il y a d'abord les parents et alliés au degré prohibé qui sont des fadibé

ou grands fady, avec lesquels les relations sont incestueuses, crimi-

nelles : ce sont, dans la famille propre, les ascendants et descendants en

] 9-



148 MADAGASCAR.

ligne directe, mpiray tam-po [descendants d'une même mère, légitimes

ou naturels]' 1

', et en ligne collatérale, les frères et sœurs'2
', les oncles

et nièces, les tantes et neveux, les cousins et cousines (tant germains

qu'issus de germains) 13
', ainsi que, dans la famille du mari ou de la femme,

le beau-père''
1

', la belle-mère, les oncles et tantes par alliance, les beaux-

frères (les maris des soeurs du mari, mais non les frères du mari'5
') et les

belles-sœurs (les femmes des frères de la femme' ', mais non les sœurs

de la femme). Le crime de mandry fady, l'inceste, relevait de la juri-

diction du clan du coupable; le grand inceste, qui était assimilé au

crime de sorcellerie, de mosavy, de vorihâ, était puni de mort, d'ordi-

naire par lapidation, excepté, comme nous le verrons plus tard, dans les

familles où c'était un usage ancestral'
7
'; les incestes toutefois, tels que

les relations entre enfants et petits-enfants de deux sœurs, c'est-à-dire

entre zanak'olo mirahavavy et entre zafimpimhavavy (jusqu'à la sixième

génération au moins (s)

, surtout si ces sœurs ont la même mère'9
'),

(') Un père qu'on verrait embrasser sa

fille, un frère qui embrasserait sa sœur,

seraient déclarés mpamosavy, sorciers, et

punis comme tels. Il est vrai qu'il n'est pas

fréquent de voir des Malgaches s'embras-

ser (ou plutôt se sentir), les baisers étant

réservés pour le huis clos. Chez lesTsimi-

hely, une fille ne doit jamais se vêtir du

lamba de son père, pas plus du reste qu'une

sœur de celui de son frère (Tiulboux, Red.

de Madag. , mars 1903, p. 2 3 5-2 3 6).

<
2

) Quand des jumeaux sont de sexes

différents, on les qualifie de mpamosavy

(de sorciers, de possédés), car «il ne

convient pas, disent les Malgaches, qu'un

frère et une sœur cohabitent dans la même
chambre pendant neuf moisi (cf. Ranaivô,

Thèse de médecine, 1902, p. 3o).

(
3 ) Pour les Zafisoronâ, l'interdiction s'é-

tend, dit-on, jusqu'à la neuvième génération.

(4) Chez les Tsimihety, il est interdit

ifady) à un beau-père de rester seul dans

une chambre avec sa belle-fille, de se pro-

mener seul avec elle sur la route et même
de s'asseoir en face d'elle (Tiulboux, Rcv.de

Madag., mars 1903, p. 235-236).
(5) Excepté à l'aîné d'entre eux.

1°' Car, après la mort du beau-père, ses

fils, étant appelés à devenir les uns après

les autres chefs de la famille, sont de ce

fait considérés à l'égal de leur père ou de

leur aîné, qu'ils remplaceront chacun à leur

tour : aussi le mari d'une femme donne-t-il

souvent, sur la côte Sud-Est par exemple,

le nom de rafozanâ aussi bien à ses beaux-

frères qu'à son beau-père.

(7) Voir p. 1 59-1 54.

' 8 ) Dans l'empire romain, la parenté a

longtemps aussi fait obstacle au mariage en

ligne collatérale, jusqu'au sixième degré.

Voir les noms de ces diverses générations,

note 1 , p. 126.

(°) Parce que l'hérédité par les mâles

est toujours sujette au doute dans un pays

où l'on tient en suspicion, avec raison, la

vertu de toutes les femmes.



ETHNOGRAPHIE. 149

n'étaient punis généralement que d'une amende de deux bœufs, qu'on

abattait dans le sud de la maison où le crime avait été commis; le

fokonolonâ, les notables du clan, procédaient au partage de la viande

entre ses membres et répandaient sur les coupables, pour effacer leur

faute et les purifier, les excréments retirés des intestins : cette cérémonie

expiatoire ne levait pas l'empêchement [tsy azo alampady], et, s'il y avait

eu mariage, il était toujours nul et non avenu; mais elle écartait les

malheurs qu'il appelait sur les coupables [ka azo alan-dozâ].

Sont également tsy heny, prohibées formellement, toutes relations

sexuelles entre un homme ou une femme et leurs enfants adoptifs, entre

un homme et une femme qui se sont faits fati-dra, c'est-à-dire frère et

sœur par le serment du sang, avec la mère ou la femme de son fati-dra

,

de son frère de sang, et, au moins chez les Merinâ, entre un frère et

une sœur de lait, c'est-à-dire entre deux enfants de sexes différents, si l'un

d'eux est l'enfant de la femme qui a rr prêté son lait ^ [nampindrana rononô\

à l'autre jusqu'à ce que sa mère ait été en état de l'allaiter elle-même;

de même entre un homme et la fille d'une femme avec laquelle il a eu

commerce. Les relations entre ces diverses personnes sont considérées

incestueuses, criminelles, et appellent non seulement sur le coupable,

mais sur toute sa famille, la colère des ancêtres et de Dieu; ceux qui com-

mettaient ce crime étaient soumis à une ordalie, et d'ordinaire mis à mort.

Les cousins (1)
, c'est-à-dire les zanaltolo mivahalahy [les enfants de

deux frères] et les zanaiïolo mianadahy [les enfants d'un frère et d'une

sœur], à l'exclusion, comme nous l'avons dit plus haut, des enfants et

des petits-enfants de deux sœurs, ne sont plus des fadîbé® avec lesquels

les relations sexuelles faisaient accuser les coupables de sorcellerie et

!1) Chez les Merinâ, te Souverain, en

certains cas, levait cette interdiction.

11 faut toutefois excepter les Zafiso-

ronâ, clan qui habite le canton de Mahama-

ninâ (dans le Sud-Est) et qui, plus strict

que tous les autres Malgaches sur les ma-

riages consanguins, n'admet sous aucun

prétexte l'union des enfants de deux frères,

ou d'un frère et d'une sœur jusqu'à la

sixième (et même, pre'tend-on, jusqu'à la

neuvième) génération; quand, à cet égard,

il y a un doute après qu'un mariage a été

célébré, on procède à une enquête, et, s'il

est prouvé que les époux sont parents à un

degré prohibé, on tue un bœuf en expiation

de la faute, et le mariage est annulé.



150 MADAGASCAR.

entraînaient jadis la peine de mort' 1
'; ce sont de simples/fld^2

', des raveto®,

qui peuvent se marier entre eux en effaçant l'empêchement par le sacrifice,

dans le village des parents de la femme , d'un bœuf (4)
, d'un mouton ou

d'une simple volaille, ou par IV eau d'argent

»

(5
', suivant le degré de parenté

des époux et leurs moyens : car il faut, croit-on, du sang pour appeler les

bénédictions de Dieu et des ancêtres sur cette union entre parents. Dans

certains clans du Nord, on jette, dans ce but, sur les nouveaux époux, de

la bouse de vache mélangée à du riz cuit, cérémonie d'exorcisme (0) qui

a pour effet de lever les empêchements dirimants, et le chef de famille

bénit ensuite les conjoints : s'ils ne faisaient pas cette cérémonie, les

intéressés croyaient qu'ils mourraient jeunes, ou que, s'ils venaient à être

soumis à l'épreuve du tanghin, ils y succomberaient quoique innocents de

l'accusation portée contre eux.

Si un homme s'introduisait la nuit dans la maison d'une parente fady,

à un degré prohibé, elle pouvait, sans crainte d'être poursuivie pour in-

sultes graves et envoûtement, l'injurier et ameuter contre lui les voisins 17
'.

La violation des interdictions sexuelles entraîne pour les coupables des

<' Déjà, lorsque l'un de nous était à

Madagascar, de 1860 à 1870, les fady ou

interdictions de commerce criminel entre

parenls commençaient à ne plus êlre respec-

tés; les Malgaches peu à peu devenaient

incrédules à ce sujet comme à beaucoup

d'autres.

(
2

> Les ravetô sont ceux des parents par

alliance qui étaient réputés fadij.

(3
' Manala lozâ, ou manala ondranà, ou

fandroana mj mangaro fady, comme ils disent.

— Pour le mariage des enfants de deux

frères [mianadahy], il fallait lever l'empê-

chement par la cérémonie ala ondranâ ;

c'étaient les père et mère ou, à leur défaut,

les aînés et, pour les esclaves, leurs maîtres

qui l'accomplissaient. Pour le mariage d'en-

fants d'un frère et d'une sœur, la cérémonie

n'était pas obligatoire, néanmoins quelques

Merina timorés la faisaient quand même.

(
4

' Les Merina appelaient, cette purifica-

tion (par l'aspersion du sang de la victime)

mandro ombïj.

< 5 ) Ranom-bolâ ou IV eau d'argent" était

l'eau dans laquelle on mettait une pièce d'ar-

gent et qu'on considérait dès lors comme

sainte, comme bénite.

(
6

) Manala antambô ou manala lozâ, sui-

vant leur expression.

' 7 ' Manjary sira ! mandria aloha amy ny

reninao, ary amin'izay ho avy anao, karilahy !

n

[litt. : Change-toi en sel (c'est-à-dire : dis-

parais comme le sel quand on le met dans

l'eau!), va d'abord coucher avec ta mère,

et alors tu pourras venir, impudent drôle].

Ces imprécations sont considérées comme

envoûtant , ensorcelant ceux auxquels on

les adresse, et par conséquent entraînent

des peines sévères contre ceux qui les ont

proférées sans des raisons majeures.



ETHNOGRAPHIE. 151

sanctions redoutables, qui se manifestent sur cette terre par des maladies

frappant soit les coupables eux-mêmes, soit leurs enfants
(I)

, soit leurs

conjoints, tout innocents que soient ceux-ci : aussi les Malgaches, lors-

qu'ils se sentent gravement malades et qu'ils ont sur la conscience quelque

faute de ce genre, ce qui dans un pays où les mœurs sont si libres n'est

pas rare, en font-ils la confession publique, en implorant le pardon de

Dieu et des ancêtres-.

Enfin il y a des fady soit temporaires, soit occasionnels, des inter-

dictions momentanées d'avoir des relations sexuelles avec qui que ce

soit !3)
: dans tout Madagascar, par exemple, les femmes dont les maris

faisaient une expédition lointaine et dangereuse étaient, comme nous le

verrons, sacrées et inviolables; chez les Sakalavâ, une femme ne voit pas

d'amants pendant que son père et sa mère sont gravement malades, ni

quand elle est enceinte (4)
, etc. Garder la chasteté était encore obligatoire :

dans l'Est, pour les individus qui devaient subir le tsitsi-delam-by, l'épreuve

du fer rouge, ainsi que pour ceux qui étaient préposés à leur garde,

pendant les vingt-quatre heures qui précédaient cette ordalie; chez les

(1 ) Nombreuses soDt les sentences qui,

sous des formes diverses, disent : « Auront

des enfants difformes ceux qui e'pouseront

des olom-pady, c'est-à-dire des parents à

un degré prohibé, ou des personnes d'une

autre caste ».

(2) Une femme, par exemple, a-t-elle

un accouchement difficile, on tire le sikidy,

et si l'oracle attribue ses souffrances à ce

que son mari a eu des relations avec une

parente fady, celui-ci doit confesser sa

faute et, après avoir frappé le ventre de

sa femme avec sou salalcâ (toile que les

Malgaches enroulent autour des reins et

passent entre leurs jambes) préalablement

mouillé, payer en expiation une amende

que fixe le mpisikidij ou diseur de bonne

aventure. Lorsque c'est la femme que le

sikidij incrimine, son complice est sommé

de faire le tsipy ranô, l'aspersion purifica-

toire, et de donner un bœuf ou au moins

une volaille qu'on immole et avec le sang

desquels on fait une marque sur la poitrine

de la malade, en priant Dieu et les ancê-

tres de ne pas être en colère contre elle.

(s) Voir au paragraphe de l'adultère

(p. 216-228), péché d'ordinaire sans grande

importance et qui n'est point générale-

ment fadibé, criminel, les circonstances où

le manquement à la foi conjugale devenait

un crime capital. «A certaines époques, dit

Drury, les Malgaches s'abstiennent, comme
les Juifs, de rapports avec leurs femmes

»

(Coll. Ouv. anc. Madag., par A. et G. Gran-

D1DIER, t. IV, p. il l).

t
4

' Les Sakalavâ nomment mitan-tehinâ

[litt. : qui tiennent un bâton] les femmes

qui sont ainsi occasionnellement en retraite

et, par conséquent, hors de la circula-

lion, parce que, lorsqu'elles sortent, « elles

tiennent à la main une canne » afin que nul

n'ignore qu'elles sont sacrées.



152 MADAGASCAR.

Betsimisarakë du Nord-Est, pour ceux qui allaient à la pêche de la

baleine'
1
' et même à la simple pêche des poissons en pleine mer' 2

';

en Imerinâ, pour toutes les femmes pendant les deux premiers jours

du mois d'Alakaosy, du neuvième mois de l'année lunaire ou Ramadan,

car l'enfant conçu dans ces jours néfastes entre tous eût eu un mauvais

rintanâ, une mauvaise destinée'
3
'; enfin, dans tout Madagascar : pour

le père et la mère d'un enfant qu'on allait circoncire , ainsi que pour la

marraine et pour tous ceux qui devaient prendre part à la cérémonie,

tantôt pendant la nuit précédente, tantôt pendant toute la semaine, sous

peine que l'enfant fût blessé pendant l'opération; pour les femmes qui

faisaient le service des malades accomplissant la cérémonie du bilo ou

du salamangâ [sorte d'exorcisme], pendant les vingt-quatre heures pré-

cédentes'
4
'; lors d'épidémies, de guerres, de calamités publiques; lors de

pénitences imposées à la suite de maladies ou d'accidents par le mpisikidy

ou diseur de bonne aventure'5
'.

Toutefois il y a quelques clans et quelques familles qui n'admettent

pas àefadibé, c'est-à-dire d'interdictions sexuelles entre leurs membres,

quel que soit le degré de parenté, et où, de père en fils, l'inceste se pra-

'*' DeVàlgny, Manuscrit Bibl. Mus. Hist.

nat. de Paris, et Copie Bibl. Grandidier, p. 77).
(2) Chapelier (Lettres, 180&).

l3) Manuscrits merinu , Bibl. Grandidier,

traduction, p. 2i5 (a
).

'*' A. G randidier , Bull. Soc. Géogr. de Paris,

févr. 1872, et G. Grandidier, Revue de Mada-

gascar, 1899, p. 1 ^°*

<
5

> Pendant que l'un de nous était à

Maliabô, le roi du Ménabé sud, Tovonkery,

tomba dans le feu, étant ivre, et se brûla

grièvement; sur l'ordre de son mpisikily

ou diseur de bonne aventure, il fit une

retraite de plusieurs semaines, vêtu d'ha-

bits grossiers, ne recevant aucun étranger,

n'ayant pas de rapports avec ses femmes et

servi par deux personnes gardant aussi la

chasteté. Une retraite encore plus sévère fut

imposée vers la même époque à Somoogahy,

le roi du Fiherenanâ nord, qui, pour s'as-

surer de la victoire dans une guerre qu'il

allait entreprendre, passa deux mois dans

un trou creusé en terre en plein bois et

recouvert de voudra [de joncs], servi seu-

lement par deux hommes tenus de garder

la chasteté la plus absolue.

(,) Les femmes betsimisarakà' du Sud regardent comme fadjj de se donner à un homme dans une maison

abandonnée (à moins d'y allumer du feu), et surtout en plein champ, croyant dans ces cas ne pas pouvoir se

délivrer de son étreinte à leur volonté, etc. 11 y a, pour les Zafmdfiaminia et les nobles antimoronà, tout un

mois, le mois de Ramavahâ [de Ramadan] ou MifehivavU, pendant lequel les amants et maîtresses, aussi bien

que les maris et femmes, gardent la chasteté.



ETHNOGRAPHIE. 153

tique ouvertement (1)
; dans ces cas, cette coutume, qui est réputée crimi-

nelle au plus haut point pour tous les autres Malgaches, étant un héritage

des ancêtres, ces clans, ces familles se considèrent comme tenus de la

continuer sous peine d'encourir leur colère en ayant l'air de les blâmer :

tels sont les Onjatsy du Nord-Est qui ont des relations incestueuses

avec leurs mères, leurs sœurs, leurs filles (sans jamais les épouser), les

Antambahoakâ de la côte Est (entre les rivières Fanantarâ et Mananjarâ (2)

),

autrefois au moins les Antanosy (3)
, dans une certaine mesure les Anti-

moronà (4) ainsi que les Antandroy (5)
, et quelques familles sakalavâ, qui

(1
' Héritage des immigrants sémites' 3

'.

'2 ' «L'inceste est commun entre frères

et sœurs chez les Antambahoakâ ; ce com-

merce criminel conduit, disent-ils, à la for-

tune t> (Ferrand, Les Musulmans à Madagas-

car, 9
e partie, 1893, p. 20).

f
3
) w Ce qu'il y a de plus triste (à Anosy),

c'est qu'ils épousent leurs sœurs, leurs cou-

sines, leurs nièces, ainsi que les veuves de

leur père, de leurs frères ou de leurs filsn

(R. P. d'Almkida, 1617, Coll. Ouvr. anc. Ma-

dag. par A. et G. Grandidier, t. Il, p. 197).

f A Anosy, les frères et les sœurs se marient

entre eux, et les pères ont des rapports

avec leurs filles et les mères avec leurs fils^

(R. P. Navarrete, 1671, Collect. Ouvr. anc.

Madag., t. III, p. 35o).

(4 ) Pour les Antimoronâ toutefois, l'in-

ceste est un péché : quand l'un d'eux a eu

des relations incestueuses avec sa mère ou

une sœur, relations qu'ils appellent evolrij, il

doit se laver le corps ou au moins la figure,

en prononçant la prière suivante : Simolahy

lazimo [Bismittahî el-'adhîm (Au nom de Dieu

grand, puissant)] itsy ny doa na hinoro izy !

(
Grand «Sorabé » de la Biblioth. Grandidier,

trad. p. t ).

(5) Quoique fady, interdit chez les An-
tandroy, l'inceste y est également fréquent;

mais, comme un semblable acte doit atti-

rer le malheur sur toute la famille, ses

membres se surveillent réciproquement, et

quand l'un d'eux a enfreint les lilin-drazanâ,

les lois sacrées des ancêtres, par des rela-

tions avec ses tantes, avec ses sœurs ou

avec sa mère, ils avertissent le mpisoronâ,

ou leur chef qui remplit les fonctions de

prêtre, afin qu'il procède au plus tôt au

sacrifice de purification pour apaiser la

colère des Mo, des mânes des ancêtres :

on immole d'ordinaire deux bœufs appar-

tenant au coupable, dont l'un est tué au

pied de Yhazomanitsâ , de l'autel familial, et

l'autre partagé entre tous les parents (Rev.

Madag., août 190/1, p. i46, et Bull. Acad.

Malg., 1908, p. X85).

' trLes Arabes, écrivait Strabon un peu avant l'ère chrétienne, ont commerce avec leurs propres mères?)

,

et les mariages entre pères ut filles, entre frères et sœurs, étaient fréquents chez les Mèdes et chez les Perses :

tous les auteurs de l'antiquité, Hérodote, Lucain [Pharsale, vu, 4o8), Quinte-Curce (vm, 9;io), ainsi que
Strabon, sont d'accord pour dire que, chez ces derniers surtout, cet usage était général. En Egypte, les gens

du commun épousaient souvent leurs sœurs (Diodobe, 1, 37; Maspero, Contes populaires de l'Egypte ancienne,

p. 52). Au reste, cette même pratique existait, parait-il, dans les hautes classes du Cambodge (V. Monmères,
Bull. Soc. Anlhrnp.de Paris, 187.5), et, chez les Grecs et chez certains Slaves, de même que chez les Hébreux
primitifs , les anciens Arabes et les Phéniciens , un homme pouvait épouser sa sœur de père [ mais non sa sœur
de mère] (Dcrckheim, L'année sociologique, t. I, p. 38). Voir le tome précédent, p. 108 et suiv., et dans ce

tome la notule b, p. i54.

ETHNOGRAPHIE.

mrniMEME >atiosalx.



154 MADAGASCAR.

ont, de père en fils, la coutume d'entretenir des relations, les pères avec

leurs filles, les mères avec leurs fils, les frères avec leurs sœurs' 1
'.

Quant aux rois et princes merinâ, sakalavâ, barâ et autres, à qui du

reste tout est permis puisqu'ils sont une émanation de la divinité ici-bas,

ils n'ont aucun fady sexuel : non seulement toutes les femmes vivant sur

leur domaine sont à leur disposition dès qu'ils en ont la moindre envie,

mais ils peuvent avoir des relations avec leurs sœurs, avec leurs filles,

sans avoir à craindre l'accusation de sorcellerie, accusation si terrible

pour leurs sujets (2)
.

Sont au contraire autorisées dans tout Madagascar les relations sexuelles

"' Telles qu'en 1869 celles de Vazo,

le chef de Ralinentâ au Ménabé, d'Alidy, le

chef de Maintirano dans le IVTailakà, etc.'''.

'
2

' Le roi du Boinâ, Andriamahatindry,

a épousé sa jeune sœur Ralsipiranô, après,

coinnie l'indique son nom, qu'elle eut été

bénite, et dont il a eu six enfants, et l'un

de nous a vu Mahataidaonâ, jeune prince

sakalavâ, entretenir publiquement et sans

vergogne des relations avec sa sœur; mais

aucuns n'ont cette coutume aussi générale

que les chefs barà; en effet, un certain

nombre de ces roitelets prenaient la virginité

de leurs filles et vivaient pour ainsi dire en

pleine promiscuité avec toutes les femmes

de leur famille, les pères ayant commerce

avec leurs filles, les frères avec leurs sœurs,

les beaux-pères avec leurs brus, les beaux-

fils avec leurs belles-mères; seule, la mère

était/a/^, sacrée pour ses fils
(b)

.

I*' L'un de nous a assisté à une curieuse cérémonie faite à ce sujet : ie père de Vazô étant moribond, te

mpisikily ou devin, consulté sur la cause de la maladie'", l'attribua aus relations incestueuses qu'il avait

cuis avec les femmes de sa famille, et déclara que, pour guérir, il devait en faire la confession publique et en

demander pardon à Dieu. Sa soeur s'y opposa, disant qu'il n'avait pas à regretter ces actes, car c'était leur

liliu-drazand, la coutume de leurs ancêtres, et qu'il n'avait pas commis de faute; elle offrit ensuite à

Dieu un sorunâ, le sacrifice d'un bœuf, avec celte prière : «Il est vrai que mon frère a eu des relations avec

moi, qu'il en a eu avec sa mère qui était aussi la mienne, qu'il en a eu avec ses fdles; mais, ô mon Dieu,

comment pourrais-tu le lui reprocher, comment pourrais-tu être en colère contre lui et le punir à cause

d'usages que nous nous transmettons religieusement de père en fils, car tu n'ignores pas que, de tout temps,

notre famille a eu ces usages. Non, il y a une autre cause à ta colère contre nous. Quelle est-elle? Voici un

boeuf que je t'offre, accepte-le et rends la santé à mon frère !»

Une cérémonie toute semblable eut lieu vers la même époque, à Maintirano, pour le père d'Alidy qui était

gravement malade.
(b)

Il est bon de faire remarquer que l'inceste n'était point, dans l'antiquité, et n'est même pas encore au-

jourd'hui, chez certains peuples, considéré comme criminel : les Grecs de l'épopée admettaient l'union entre

frères et sœurs germains (ayant le même père et la même mère) afin de conserver les patrimoines dans

les mêmes mains (Glotz, La Solidarité de la famille en Grèce, p. 335); Solon autorisait les mariages entre

frères et sœurs de pères, mais les interdisait entre frères et sœurs utérins; il en était de même chez

les Juifs : Abraham n'a-t-il pas épousé sa sœur de père? — Les Mages s'unissaient à leurs filles, à leurs

sœurs et même à leurs mères; à la fin du vm° siècle, il y avait en Arabie, à Bagdad et ailleurs, beaucoup

de Bàtiniens ou «Zanàdiqa» qui avaient de temps immémorial les mêmes coutumes et qui blâmaient

Mahomet d'avoir, par ses prescriptions contraires, changé la loi des ancêtres (Chronique de jabari, t. IV,

p. 4/17). Le Koran dit en effet : «N'épousez pas les femmes qui ont été les épouses de votre père, car cest

une turpitude. N'épousez ni votre mère, ni vos filles, ni vos sœurs, ni vos tantes, ni vos nièces, ni vos petites-

111 On sait que, pour tes Malgaches, toute maladie est par une faute contre les prescriptions des ancêtres, soit

causée soit par un sort qu'a jeté quelque ennemi , soit par la transgression de quelque fady.



ETHNOGRAPHIE. 155

d'un homme avec, les sœurs et les cousines non mariées de sa femme (1) et

avec les femmes de ses frères®, et de ses cousins ou d'une femme avec les

frères et les cousins de son mari et avec les maris de ses sœurs et de ses

cousines, ou encore avec la femme ou le mari de sonfati-dra [de son frère

ou de sa sœur par le serment du sang] (3) et de son lohateny ou jivâ w ; dans

tous ces cas, le mari ou la femme légitimes ne sont pas en droit de faire

un kabary, un procès à leur conjoint infidèle et, pour se venger, n'ont

(1) Il en est de même aux Marquises,

aux Sandwich, à Tahiti, etc., où un homme
dont la femme est absente a plein droit sur

ses belles-sœurs, sœurs de sa femme ainsi

que femmes de ses frères (et même de ses

beaux-frères), qui sont toutes considérées

comme parentes du mari, au même degré

que Tépouse elle-même.

<
2

> Il y a lieu de remarquer toutefois que

les cadets peuvent avoir des relations avec

la femme de leur frère aîné, mais que cet

aîné ne doit pas en avoir avec les femmes

de ses frères cadets, parce qu'il sera un jour

le chef de famille et comme leur père.

(3
> «Le 19 septembre 1768, le roi d'A-

nosy, Mananjay, qui venait de faire le ser-

ment d'alliance et d'amitié avec Modave,

le gouverneur de Fort-Dauphin, lui dit

qu'il avait deux femmes et, puisqu'ils

étaient maintenant frères, qu'il était juste

qu'il partageât avec lui. Ils les envoya cher-

cher, et elles arrivèrent le 29 pour se mettre

à la disposition de leur second mari; à la

prière de Modave, il se désista de la propo-

sition galante qu'il lui faisait, mais, huit

jours plus tard, étant ivre, il revint avec

une de ses deux femmes, qui était du reste

vieille et laide, et insista vivement pour que

Modave la gardât avec lui» (Man. Bibl. Mus.

Hist. natur. de Paris et Copie Bibl. Grandidier,

p. 11).— tf Les Aniambahoakà et les Zafin-

driambelonâ sont très jaloux; toutefois,

n'eussent-ils qu'une femme, ils la cèdent à

uafoli-drâ, à un frère de sang, si elle lui

plaît" (Mweur, Voyage à Andrantsay et à

Ancove en 1777, Manuscr. British Muséum,

fonds Farquhar, et Copie Bibl. Grandidier,

p. 21). — Il en est de même chez les Antimo-

ronâ. — L'un de nous se trouvant, en 1869,
chez le roi antanosy Rasosâ et ne satisfai-

sant pas assez vite à son gré aux demandes

de sa femme principale, Rasisanâ, qui ne

cessait de l'importuner pour avoir des ca-

deaux d'étoffes, de verroteries, etc., le roi

s'en montra surpris : « Puisque nous sommes
convenus de faire demain hfamakâ, serment

du sang, pourquoi ne donnes-tu pas ce

qu'elle désire à ma femme, qui va devenir

aussi la tienne ?»

(
4

) Les individus dont la famille est liée

avec une autre par le lohateny peuvent à

leur gré nouer des relations avec celles des

femmes de leurs lohateny ou de leurs jivâ qui

leur plaisent (voir plus haut, p. i3i-i33).

frites, ni deux sœurs». Ce commandement montre que ces unions étaient fréquentes en Arabie du temps de
Mahomet. — Les Celtes d'Irlande avaient commerce avec leurs mères et leurs sœurs (Strabon), et il en était

de même chez les Parthes, les ïartares et les Huns. — En Indo-Chiue, les divers modes d'inceste sont

fréquents chez les Karens, etc. — Le Rév. William Ellis a assisté, aux iles Sandwich, au mariage d'un frère

et d'une sœur, car il n'y avait personne autre de leur rang avec qui il pussent se marier, el à cette même
époque le roi de Tahiti, Tamehameha, a épousé sa demi-sœur, etc. — Quant aux Arabes païens , dit Pautbier,

ils n'épousaient ni leur mère, ni leurs filles, ni leurs tantes, mais la femme de leur père ou deux sœurs
(Les Livres sacrés de l'Orient, p. 5 18).



156 MADAGASCAR.

d'autre moyen que de lui infliger la peine très douce du talion (1)
. Elles

sont même obligatoires en certaines circonstances (2)
: lorsqu'un Malgache

arrive chez son frère sans sa femme et que celui-ci est absent, sa belle-

sœur lui jette aussitôt sur le dos le lamba de son mari, marquant ainsi

qu'il est momentanément le maître de la maison, et elle le traite

comme tel'
3
'; l'usage veut qu'elle ait même, pendant qu'il cohabite avec

elle, le droit qu'ont les épouses légitimes d'enlever son lamba à toute

amatô ou femme surprise en conversation intime avec lui; si le mari,

arrivant la nuit, apprend qu'un de ses frères, beaux-frères ou frères de

sang est dans la maison, il s'en va demander l'hospitalité pour la nuit

a un amii'W

Est également obligatoire le mariage non seulement d'une veuve

avec son beau-frère, mais aussi entre un fils aîné et les veuves de son

père, sa mère exceptée, car les femmes qui, pendant la vie de leur

mari, étaient des jodibé pour les enfants même des autres lits
(5)

,

f «•Condamnée par la coutume à être

pari âgée, le cas échéant, avec les frères et

les frères de sang de son mari, la femme

antandroy devient en réalité, au cours des

absences de celui-ci, la femme de tous les

hommes du village, de sorte que restent

seules criminelles les relations qu'elle peut

avoir avec des esclaves et les ennemis de

son marin (Lieut. Vacher, Revue, de Mada-

gascar, févr. 190&, p. iiû-n5).
<2 ) Héritage de la coutume de la commu-

nauté des femmes qui, à l'origine, existait

dans les clans W. Voir p. 202 et 218.

< 3 ' Excepté chez les Antimoronâ et aussi

chez les Merinâ, qui leur ont pris beaucoup

d'usages : chez eux, en effet, la femme d'un

frère est fady à son beau-frère, mais, à la

mort de son mari, elle lui revient de droit.

W II est ordinaire que, dans la conver-

sation courante, une belle-sœur appelle son

beau-frère vahj [mon mari]'b
>.

(5) «Un des rois de l'Anosy, Andrian-

dRamozâ, a pris comme femme, après la

mort de son père, sa belle-mère qui était

en même temps sa cousine, puisqu'elle

était non seulement la femme, mais aussi

la nièce de son pèren (R. P. d'Almeida,

1617, Coll. Ouvr. anc. Madag. , t. II, p. 1 97).

(*) )1 en est de même dans certaines îles de l'Océanie : aux iles Marquises
2
par exemple, le mari a des droits

sur les sœurs de sa femme, comme les frères du mari en ont sur leur belle-sœur (D r
Tautain, L'Anthropologie,

1895, t. VI, n°6,p. 64i).

i
b

> Le lendemain du jour où l'un de nous, qu'accompagnait Edmond Samat, est arrivé à Tsimanandrafozanil

,

au Ménabé, un cbef sakalavâ vint reprocher à Samat d'avoir manqué aux convenances et à ses devoirs envers

ses deux fdles : ttPourquoi, lui-dit-il, n'as-tu pas fait appeler hier au soir mes fdles qui t'attendaient?

N'es-tu pas leur valy [ leur mari
] , puisque leur sœur aînée est ta femme ? Est-ce qu'elles ne te plairaient pas

et ne plairaient-elles pas non plus au blanc, à ton parent, qui t'accompagne? Elles sont pourtant jeunes et

jolies!» Ils s'excusèrent de leur mieux, prétextant la fatigue du voyage et la fièvre, dont ils souffraient

en effet. Le même, se rendant de Morondavë à Manjâ, avait parmi ses porteurs un Merinâ dont le irère était

établi dans ce fort; ce frère l'avait chargé de lui amener sa femme qu'il avait laissée à Morondavâ, et,

pendant tout le trajet, cette femme se mit au service de son beau-frère, comme c'était son devoir.



ETHNOGRAPHIE. 157

avec lesquelles par conséquent les relations eussent été incestueuses,

criminelles, faisaient, après la mort de leur mari, partie de son héri-

tage (1)
.

Enfin, soit dans les cr beuveries* auxquelles se sont de tout temps

adonnées les peuplades des côtes, soit dans le centre de l'île en certaines

occasions, les Malgaches se livrent à de vraies saturnales où hommes et

femmes, jeunes garçons et jeunes filles commettent les pires excès. ce Aux

temps de leurs réjouissances, écrivait en 1668 François Martin (2)
, lors-

qu'ils boivent leur vin de miel et de sucre , comme ils en prennent sans

discrétion, les hommes et les femmes mêlés ensemble, échauffés par la

boisson, ne gardent point de mesure.» Ces orgies sont devenues pires et

plus fréquentes lorsque au ioakâ ou rhum indigène s'est ajouté ou plutôt

substitué le rhum des îles de la Réunion et de Maurice.

Chez les Betsileo, les funérailles des grands du pays sont l'objet de

fêtes licencieuses où, d'un commun accord, maris et femmes et même les

veuves du défunt se donnent toute liberté et où règne pendant quelques

heures l'amour libre (3)
. D'autre part, Mayeur (4) raconte qu'en Imerina, r: le

— A Sahadia, au Ménabé, «la coutume la

plus abominable, vraiment bestiale, est celle

qu'ont les fils d'épouser, ce qui a lieu jour-

nellement, les femmes de leur père lors-

qu'il les a répudiées ou bien après sa mort,

à l'exception de celle qui les a mis au

monde. De son côté, le père agit de même
avec les veuves de ses fils» (R. P. Luis Ma-

ria.no et R. P. d'Azevedo, 1617, Coll. Ouvr.

anc. Madag., t. II, p. 227, 234-235, 265

et 252 (noie). — « Chez les Bezanozanô, les

enfants peuvent prendre pour femmes les

épouses de leur père, à l'exception de leur

mère» (Mayeur, Voyage à Ancove en 1785,

Manuscrit du British Muséum et Copie Bibl.

Grandidier, p. 2i)'a
'.

(1) C'est par suite de cette loi que les

souverains merinâ héritaient des roa amby

ni/ folo vadjj , des douzes épouses de leur

prédécesseur, et que la reine RanavalonâIre

,

qui était la première des femmes de Ra-

damâ I, est devenue, après la mort de ce

prince, lorsqu'elle est montée sur le trône,

le « seigneur» de ses onze autres femmes.
'2 ' Mémoire sur l'établissement des Co-

lonies françaises aux Indes Orientales, Ar-

chives nationales (T* 1169) et Copie de la

Biblioth. Grandidier, p. 327.
'3 < Rév. J. H. Haile, Antananarivo Annual,

1900, p. i5.

(4
> Voyage à Ancove en 1785, Mamiscr.

du British Muséum et Copie de la Bibl. Gran-

didier, p. 39. — Mayeur dit que cet usage

singulier n'était pas ancien.

' Les Arabes païens disposaient aussi des veuves comme il leur plaisait, parce qu'elles faisaient partie des

biens du mort. Abulfeda (Hist. Gén. Al- Sharhestani , apud Poe. Spec, p. 337 ) ^ 1u'i' 'eur &ait habituel

d"épouser la femme de leur père (Pauthier, Les Livres sacrés de l'Orient, p. 5i8).



158 MADAGASCAR.

premier jour d'août (c'est-à-dire à la fin du Ramadan ou carême mal-

gache (1)

), il est permis aux femmes d'accorder leurs faveurs à qui bon leur

semble; on célèbre à cette occasion une fête publique et il y a un grand

repas aux frais duquel chacun contribue, apportant suivant ses moyens un

bœuf, un mouton, un cabri, mais on n'y boit aucune liqueur enivrante,

les Hovâ n'en usant pas».

A la naissance d'un enfant dans la famille royale de Tananarive, il

était également d'usage de se livrer à des orgies où régnait la licence la

plus grande : en ces jours qu'on nommait andro tsy malt/ [jours où il n'y

a pas de morts], parce que, comme nous le verrons aussi au paragraphe

de la Circoncision, les excès quels qu'ils fussent n'étaient pas punissables

de mort, toute la population se jetait dans la débauche et le dérèglement

des mœurs était extrême. Radamâ I
er mit fin à cet usage à l'instigation

des missionnaires anglais qui le menacèrent de faire connaître à l'Europe,

à l'opinion de laquelle ce roi tenait beaucoup, l'horreur et la bassesse

de semblables coutumes, si bien que non seulement il adonné des ordres

pour que ces viles pratiques fussent abandonnées, mais qu'il a fait mettre

à mort certains hauts personnages qui désobéirent à ces ordres (2)
.

Quoique les Malgaches soient d'un tempérament ardent et que les

femmes occupent dans leurs pensées et dans leur vie une place prépon-

dérante, les perversions des sens se retrouvent chez quelques-uns d'entre

eux. ffLa sodomie n'est point en usage à Madagascar » , dit Flacourt; c'est

une erreur, elle y est rare, mais elle n'y est pas inconnue : et en réalité

les sekalsïï
{3

î dont il parle, rr hommes efféminés et impuissants qui re-

cherchent les garçons et font mine d'en être amoureux, qui leur font des

présents pour dormir avec eux, qui contrefont les filles et se vêtent

comme elles, se donnant des noms de filles et faisant les honteuses et

f
1

' Ce jour, en 1785, correspondait en nouaient des relations au hasard de leur

effet an 20 Ramadan 1
1 99 ,

par conse'quent caprice)].

an petit Reiram ou fêtes qui mettent fin
(2) Ellis, History of Madagascar, 1 8 3 8 ,

au jeûne du carême arabe. Les Merinâ ce- t. I, p. i5o.

lébraient cette date en faisant le valabè (3) Ou dit aussi lovavjj (qui s'adonnent

[litl. : le grand enclos (où, comme les ani- aux occupations des femmes) et sarim-barjj

maux dans leurs parcs, hommes et femmes (qui ont l'aspect d'une femme).



ETHNOGRAPHIE. 159

les modestes « t
1

', sont des individus atteints, sinon tous, au moins pour

la plupart, de perversion sexuelle (2)
.

cr Quelquefois, dit Flacourt, les petits garçons (dans l'Anosy) com-

mettent certaines dissolutions avec des veaux ou des cabris en présence de

leurs parents sans en avoir honte , et les esclaves qui n'ont pas le moyen

de se payer des Allés s'accouplent avec des vaches, sans punition et sans

être repris'
3
'. •» Le crime de bestialité dont parle Flacourt a été en réa-

lité commis et l'était encore chez les Antimoronâ, les Antifasinâ et les

Antanosy, lorsque l'un de nous était dans le Sud-Est en i870 (,1)

: on lui a

assuré en effet que les Antimoronâ et les Antifasinâ avaient encore l'usage,

lorsqu'ils revenaient d'un long voyage , avant de rentrer dans le domi-

cile conjugal, de se purifier en s'accouplant avec une vache (5)
, et cet usage

s'est perpétué, parait-il, jusqu'à ce jour, puisque M. Julien rapporte que,

cr parmi les attributs des rois antimoronâ, il y a un taureau dont la couleur

'•' Flacocrt, Hist. Madag., 1661 , p. 86. (4) ATuléar, les hommes du clan des An-
(2

' Ainsi que l'un de nous l'a constaté tandavakâ ont celte même réputation, etc.

diverses fois '
a
'. '3 > A. Grandidier, Notes de voyage manu-

(3) Flacourt, Hist. Madag., 1661, p. 86. serties W.

' A Iavibolâ, il a renconlré un vieil umbiasij ou devin, le devin du roi du lieu Andriamitsiry, que

suivaient constamment deux mignons sans que personne s'en étonnât, et il en a vu quelques-uns dans l'Ouest

qui, mariés avec d'autres hommes, faisaient dans le ménage l'ouvrage ordinaire des femmes, tissant des

lambas, vaquant à la cuisine, entourant leur ttmarin de soins empressés. Guillain rapporte que le prince saka-

lavâ Tafikandrô avait les femmes en horreur (Documents sur Madagascar, i845, p. 246), et Vincent Noël dit

qu'il y a dans le Nord-Ouest des êtres dégradés qui se châtrent eux-mêmes (?) , vivent avec les femmes, en

porlent les vêtements, et dont le sexe véritable est problématique: on les appelle sekatsâ "'
'. Nous citerons

encore le cas récent de Rajoakarivony , roi d'isandrâ (l'une des provinces helsileo) , qui est mort en avril 1 892 :

il lui était fady, de par ses devins et astrologues (fady, c'est-à-dire interdit, sous peine d'encourir la

colère de Dieu et de ses ancêtres et d'être exposé aux pires malheurs), d'employer des femmes pour quelque

ouvrage que ce fut le concernant et, quoiqu'il eût plusieurs épouses, Ramavô et d'autres, ce n'est pas d'elles

qu'il réclamait les services qu'il eut été naturel qu'elles lui rendissent et que, dans la crainte de violer son

fady, son tabou, il demandait à des hommes.
b) Leguével de Lacombe, dont les récits relalifs à la cote orientale sont un peu moins sujets à caution que

ceux relatifs à la côte occidentale, rapporte le même fait, mais, pour ne pas en perdre l'habitude, avec des

enjolivements de son crû; voici ce qu'il dit : «k Matatana comme à Namour, j'ai remarqué à la suile des

troupeaux de bœufs une vache plus belle et mieux soignée que les autres; elle était grasse, son poil était court,

propre et luisant; ses cornes étaient ornées de guirlandes de fleurs et de plantes odoranles que le pâtre avait

soin de renouveler lous les soirs quand il revenait du pâturage (!). Je demandai à quoi cet animal servait :

«Aux plaisirs du maitrelu me fut-il répondu. Chaque chef de famille a la sienne, car quand un Anlaymour

arrive de voyage, n'eùt-il été absent qu'une nuit, il doit se purifier avec celte vache avant de s'approcher de

la couche conjugale; aussi les appelle-t-on manambaly aomby, les épouseurs de vachesi (Voyage à Mada-
gascar, i84o. t. I, p. 228).

(l) Dans l'article de V. Noël (Recherches sur les Saka- devenus, dans une note du Dr Eveleigh, les «bachatin, et

lava. Huit. Soc. Géogr. de Paris, -,846, p. 386), ce nom non plus des invertis, mais des nains industrieux {les pyg-
est écrit bekatsi , mais c'est une faute d'impression. Par mées imaginaires de Commerson et de Modave!) [Voir

une de ces légèretés trop fréquentes, les bekatsi sont Oliver's Paper, Anthrop. Revicw, juillet i 868, p. cxxil.



160 MADAGASCAR.

se rapproche autant que possible du teint du roi et qu'on laisse vaguer

en liberté en compagnie d'une vache : ce taureau est appelé tsimataho-

parim-bolâ [litt. : qui n'a pas à craindre d'être enfermé], et la vache diham-

belonâ [litt. : qu'on emjambe (!) vivante (pour s'exorciser)]; on les laisse

errer en liberté et ils sont respectés par tout le monde; lorsqu'ils commet-

tent des déprédations, on se contente de les détourner avec douceur' 1

'. r>

Ajoutons que le commerce charnel avec les vaches se pratiquait même

en dehors de ces rites purificatoires, puisque, dans l'un des rrSorabé» en

caractères arabes que nous possédons et qui est un des livres religieux

des Antimoronâ, il est dit que cr celui qui s'épilera les poils du pubis an

jour du destin d'Adabarâ (de la constellation du Taureau) s'accouplera

avec une vache».

On cite encore les orgies que Radamâ II, poussé par une aberration et

une perversion morale incroyables, a faites dans le Tranovatô ou Maison

en pierres, où il donnait ses fêtes intimes : il y aurait, prétend-on, forcé

certaines filles de sa cour à subir des unions bestiales sous ses yeux et

sous ceux des menamasô, ses compagnons de plaisir de triste mémoire;

mais ces débauches, toutes nouvelles alors pour les Merinâ, n'ont heureu-

sement pas eu de lendemain. Toutefois le crime de bestialité n'était

pas inconnu des Merinâ, puisque l'article 5 du Code de Ranavalonâ I
rc

(1828) condamne à la perte de la liberté et de leurs biens les mandry

aminomby, ceux qui ont un commerce charnel avec les bœufs.

MARIAGE.

i° Gé\éiulités. — Le mariage à Madagascar a pour but principal,

on peut même dire pour unique but, de produire des enfants destinés,

comme chez les Chinois et chez les Grecs par exemple, à continuer la

famille et son culte domestique. Il est d'ordinaire une association com-

binée par les parents des futurs ou par les futurs eux-mêmes en vue des

intérêts matériels et religieux de leur famille, association où l'amour

compte pour fort peu de chose et dont les liens sont extrêmement

I
1

' Cf. Institutions politiques et sociales de thier , La femme à Madagar, Revue de Ma-

Madagascar, 1908, t. I, p. Z16, el H. Ber- dagascar, 1911, [>. 70/1.



ETHNOGRAPHIE. 161

lâches; l'homme avait la prépondérance sur la femme, mais celle-ci avait

droit, comme épouse, à des égards et à un traitement plein d'humanité

et d'équité.

Le mariage résultait du simple échange des volontés requis par la

coutume, échange qui n'avait lieu qu'après une période plus ou moins

longue d'union libre, de cohabitation, permettant aux futurs de se bien

connaître. Il n'y avait pas de limite d'âge, il suffisait que l'homme eût

atteint un certain développement physique et que la femme fût pubère;

quelquefois même il était plus précoce, pour des raisons que nous expo-

serons tout à l'heure. Il n'y avait à proprement parler aucun acte de célé-

bration, ni civil, ni religieux, et le passé de la jeune fille ne préoccupait

en rien son futur mari; en réalité, les seules conditions requises étaient :

d'une part, le consentement donné publiquement par les parents et sou-

vent, mais non pas toujours, celui soit des deux futurs, soit quelquefois

du futur seulement, et l'offrande du vody ondry [d'un gigot de mouton

avec la queue] ou du vody alcohô [du croupion de volaille], c'est-à-dire

d'un cadeau aux parents de la future, cadeau obligatoire qui scellait le

contrat'
1

'; et, d'autre part, le respect des interdictions touchant les rela-

tions déclarées illicites par la coutume entre les parents ou alliés et entre

les personnes de rang inégal et de tribus ou de castes différentes (2)
.

2° Fiançailles. — A Madagascar, les fiançailles, ffofoam-bady ou ftfa-

mofoanâ, ont un tout autre caractère et de tous autres effets que dans

nos pays; il y a toujours une période d'essai, d'union libre, plus ou moins

longue, pendant laquelle la fiancée cohabite d'ordinaire avec son fiancé,

car, disent les Malgaches, Voankazo anala, ka ny mamy alelina, ny man-

gidy aloa [Il en est des femmes comme des fruits des bois, qu'il faut

goûter et dont on avale les bons, dont on rejette les mauvais] : ce stage

matrimonial ne dure pas moins de quelques mois et même d'une ou

f 1 ' Le mariage, tout légal qu'il était dès '2) Ce sont les mêmes conditions de ca-

lors, n'avait néanmoins toute sa force, tous pacité, soit absolues (liberté, communauté

seseffets,que lorsque la femme était, comme de cité), soit relatives (absence d'empè-

disent les Malgaches, lai&a-paha [litl. : avait chements tenant à la différence de rang

pris racine dans la famille de son mari ou à la parenté, à l'alliance), qui existaient

(avait eu un enfant avec lui) j. autrefois en Grèce, à Rome et ailleurs.

ETHNOGRAPHIE. 2

1

mi-imirniE KATIOXALE.



162 MADAGASCAR.

deux années et plus (1)
. Du reste, lorsque, après un certain temps de

cohabitation, les fiancés, vady voafofô, fofom-bady, reconnaissent qu'il

y a entre eux incompatibilité d'humeur et de caractère, ils se séparent

sans arrière-pensée ni rancune, maty fahanâ [litt. : l'arme a raté] comme

ils disent, et ils convolent en de nouvelles fiançailles : on a vu des jeunes

filles passer successivement par sept maisons pseudo-conjugales (2)
; ces

essais répétés n'entravent nullement leur mariage définitif, car les

Malgaches ne se préoccupent jamais des relations que leurs femmes ont

pu avoir dans le passé. H y a cependant quelques peuplades , comme les

Antanosy et les Merina par exemple, chez lesquelles le fiancé qui renvoie

sa fiancée est tenu de lui payer une espèce d'indemnité (3)
et, de même,

la famille de la fiancée qui manque à sa promesse de mariage est pas-

sible d'une amende de 5o piastres, car, dit la loi merina, crune femme

ne peut pas avoir deux maris (a)
r.

Chez les Antimoronâ, qui exigent cependant de leurs femmes une

I
1

' L'un de nous a connu à Tananarive

une princesse à qui , dans sa sollicitude pour

son bonheur à venir, la reine Rasoherina

n'accorda pas tout de suite l'autorisation

qu'elle lui demandait pour se marier avec

un jeune Andrianâà qui elle s'était fiancée;

lorsque enfin cette sage reine consentit à

leur mariage, ils avaient deux enfants' 3
'.

'2 ' Rev. J. H. Haile, Malagasy village life,

Antananarivo Animal, i8g3, p. 2.

'
3

' D'après le droit coutumier des Me-

rina, tsij mety ny manao filan-tha-tsi-mahha

[litt. : on ne doit pas commettre le flan-

dra-tsi-mahita (on ne doit pas chercher

éternellement une femme qu'on ne trouve

pas, il n'est pas bien de promettre à des

jeunes filles le mariage, de vivre quelque

temps avec elles, puis de recommencer le

même manège avec d'autres, n'ayant en

réalité d'autre but que de s'amuser et non

de fonder une famille)] (b)
.

(4
' Voir, p. 1 65 , la fin de la note 1.

'") Cet essai plus ou moins loyal, trie cliausse-pied du mariages comme dit Rabelais, qu'on appelle à Mada-

gascar mitari-bady tsy lasam-bndy ondry [litt. : courtiser une femme avant la remise aui parents du vndy

ondry, avant par conséquent la conclusion du mariage] et qui a surtout pour but de s'assurer de la fécondité

de la femme, n'est pas particulier à Madagascar. Même en Europe, en Ecosse, longtemps encore après la

conversion de ses habitants au christianisme, l'usage n'était-il pas que le fils d'un chef vécût un an et un

jour avec sa fiancée : si, pendant ce temps, la jeune fille devenait mère ou enceinte, le mariage était par ce

fait définitif, lors même que le prêtre ne l'eût pas béni; sinon le contrat était rompu, et les fiancés, les

trhandfasted» [qui avaient les mains liées], étaient libres de se trhandfasti à nouveau, de contracter de

nouvelles fiançailles en vue d'un autre mariage (Skene, The Highlanders, 1837, p. 166).
(b)

trCette loi vise les jeunes gens volages qui font à des jeunes filles des promesses de mariage, vivent avec

elles, puis ne tardent pas à les abandonner pour s'engager avec d'autres, et qui, dans ces unions successives,

montrent une inconstance et une indécision d'où il appert qu'ils sont de mauvaise foi et ont l'unique désir

de se divertir. Si une équivoque de ce genre est entretenue au delà des limites raisonnables, les parents de

la jeune fille trompée dans ses espérances sont fondés à introduire une instance aux fins de contraindre

l'homme à tenir ses engagements ou à payer des dommages et intérêts» (Julien. Iiutit. polit, et soc. de Mada-

gascar, t. II, p. a 16).



ETHNOGRAPHIE. 163

chasteté absolue, la femme peut, si elle le juge bon, quitter son mari à la

fin de la première semaine du mariage, qui est alors nul et non avenu ou

qui, à proprement parler, n'est réel et définitif qu'après cette semaine,

qu'on peut plutôt considérer comme une période de fiançailles (1)
.

Il n'y a pas, comme nous l'avons dit, de limite d'âge. Dans beaucoup

de peuplades malgaches, les fiançailles avaient lieu dès la naissance ou

dans le tout jeune âge (2)
; les enfants grandissaient côte à côte , se donnaient

même, dès qu'ils pouvaient parler, les noms de mari et de femme et,

lorsqu'ils étaient arrivés à l'âge de la puberté, étaient tenus d'accepter

l'union voulue par leurs parents : c'est ce qui avait lieu notamment dans

le centre de l'île'
3

' et sur la côte Sud-Est w ; au contraire, chez les Betsi-

W Shaw, The Arab élément in Soulh cailles ont lieu dans l'enfance, à l'âge de 3

East Madagascar, Antanan. Animal, 1894, ou 4 ans.

p. 207 et 908. l 3) Chez les Merinâ'a)
, les Belsileo, les

<2' Cette coutume subsiste encore de nos Barâ (b!
, les Antandroy Renivoay (c)

, les Beza-

jours chez certaines peuplades de l'Océanie, nozanô (J)
et les Tsimihety M.

aux Fidji, en Australie, etc., où les fian- (4 ) Chez les Anlivongô et les Antanosy.

*> Ces fiançailles, que décidaient autrefois les parents suivant leur bon plaisir et qui unissaient fréquem-
ment des vieillards et de toutes jeunes filles sans tenir compte de Tàge , du caractère , du physique du fiancé,

ne se concluaient plus dans les derniers temps de la monarchie merinâ; ou du moins, si les jeunes gens dési-

raient reprendre leur liberté, leurs parents échangeaient le tso-dranë, sorte de bénédiction résolutoire,

souhaits d'adieu. La loi 5i du Code de 1881, édicté par Ranavalona II, dit en effet : «Les fiançailles pro-

noncées sans le consentement formel des deux fiancés sont nulles ».
b)

Lorsque des Barâ fiancent deux enfants, ils tuent un bœuf, et chacun de ces enfants, trempant l'index

de sa main droite dans le sang de la victime, trace une croix rouge soit sur le front, soit, comme chez les

Bara-bé , sur la poitrine de son partenaire.
c

' Chez les Antandroy Renivoay, les filles sont fiancées de bonne heure. Les parents du futur donnent un
bœuf qui est mangé en famille ; on mêle le sang à un peu de cendres , on y trempe le doigt et tous se mar-
quent réciproquement le front : c'est ce qu'ils appellent le tandraky. Jusqu'à l'époque du mariage, les

parents de la fiancée surveillent le fiancé et s'inquiètent de sa conduite; de son côté, le fiancé a mille atten-

tions pour ses beaux-parents, les aidant dans leur travail et leur faisant de petits cadeaux. Si, plus tard, le

père de la jeune fille ne veut plus consentir au mariage effectif, il doit rendre à l'homme un bœuf en rempla-

cement de ce qu'il a reçu; si c'est la fille qui refuse, le dédit est de trois bœufs, et si c'est l'homme, il est

de cinq bœufs (Journ. offic. Madagascar, a5 sept. 1901, p. G3g3).
d
> «11 y a des indigènes qui, voyageant dans l'Ankay, obtiennent de ses père et mère un enfant à la ma-

melle comme épouse; cette sorte de mariage a pour but de contracter des alliances utiles aux commerçants :

le futur époux donne des arrhes aux parenls et, lorsque la fille est en âge de puberté, elle ne peut se livrer

(se marier) à un autre, quand bien même elle ne connaîtrait pas son mari et n'aurait l'espoir de le jamais

voir; sa famille s'exposerait à des poursuites ruineuses, si elle permettait à l'épouse de prendre un autre enga-

gement. Il y a des voyageurs riches qui retiennent ainsi plusieurs filles en donnant à leurs parents des arrhes

et qui les cèdent ensuite à d'autres sans que ces parenls puissent refuser leur consentement» (Dusiaine, Voyage
au pays d'Ancaye en 1790, Ann. Voy. Malle-Bran, t. XI, 1810, p. 186-187).

!

' Tkalbodx, Rev. de Madag., mars 1903, p. 23a. — II est dit, dans le Journal officiel de Madagascar du
17 mars 1899, p. 377, comme nous le verrons plus loin, p. 175, que «la jeune fille, après avoir résisté

aux tentatives de séduction de son galant, prend la fuite et que, si elle se laisse atteindre après une course

plus ou moins longue, elle accepte par là même tout ce qui va arriver : c'est le «oui» sacramentel, et les fian-

çailles sont conclues incontinent, sans témoins; après une cohabitation de huit à quinze jours, on procède au

mariage». Ce mariage par capture simulée est également de règle à Sumatra.



164 MADAGASCAR.

misarakâ, chez les Antanalâ, comme chez les Sakalavâ et les Sihanakâ,

les intéressés choisissaient eux-mêmes leur partenaire et vivaient en amants

avant d'en aviser leur famille : ces unions libres n'entraînaient pas forcément

pour les fiancés l'obligation ultérieure de se marier, mais il était assez

rare que les promesses échangées ne fussent pas tenues de part et d'autre.

Il paraît que chez certaines peuplades de l'Est et du Sud-Est, notamment

chez les Betsimisarakâ du Sud, les jeunes filles rrqui n'ont pas de mari»

font des vœux pour que le fiancé de leurs rêves ne tarde pas à venir;

elles coupent un petit morceau de leur lamba et vont l'attacher en ex-voto

aux branches d'un arbre, au bord d'une route fréquentée, et elles enter-

rent au pied une pièce de monnaie après avoir adressé une supplique

ardente à Dieu et à leurs ancêtres; le mari, croient-elles, sera d'autant

plus riche que l'offrande a une plus grande valeur.

3° Âge. — L'âge auquel la plupart des Malgaches contractaient ma-

riage était environ 1 k ans pour les jeunes gens (1) et 12 ou quelquefois

10 ans pour les jeunes filles (2)
.

C'est chez les Merinâ surtout qu'on se fiançait et qu'on se mariait très

jeune, afin d'être de bonne heure (okantrano zazâ [litt. : enfants ayant

leur ménage à part], car il y avait le plus grand intérêt à ce qu'ils eussent

(') Ils attendent de pouvoir suffire aux (2
) Betsimisarakâ, Merinâ, Belsileo, Anta-

dépenses du ménage par leur travail. — nalâ, Antifasinâ, Antivongô, Sakalavâ (a)
, etc.

En i5g5, Cornélis de Houtmau dit qu'à Les Bezanozanô et les Tsimihety ne se ma-

Saint-Augustin «les garçons se marient à rient guère, les garçons qu'à 18 ans, et

onze ou douze ans et les filles à dix v (Pie- les filles qu'à 1 h. Du reste, à la fin du siècle

mier atterrissage des Hollandais à Mada- dernier, l'âge ordinaire pour le mariage a

gascar, Coll. Otwr. anc. Mailag., 1. 1, p. 197). reculé de trois à quatre ans.

'*> ttLes Malgaches se marient fort jeunes, les garçons à ia ans, tes filles à in, de sorte qu'à peine savent-

ils ce qu'est le pucelage» (Th. Herbert, Voy. en Perse et aux Indes, 1626, Coll. Ouvr. anc. Madagascar, t. II,

p. 386). — Un soir, pendant que l'un de nous était à Morondavà, les esclaves du heu firent une grande fête

pour célébrer l'union plus ou moins légitime d'une jeune esclave âgée de i3 ans, nommée Zinarâ, avec l'un

de ses serviteurs; celte jeune fille avait déjà eu, depuis trois ans, deux maris, dont l'un était mort et dont

l'autre l'avait quittée, et ce n'est qu'au moment de convoler en troisièmes noces qu'elle venait enfin d'être

réglée; la fête fut animée et hruyante : vociférations prolongées et stridentes, tanitam infatigable, libations

fréquentes de toakâ [de rhum]. — ffChez les Mahafaly, dès qu'il est en âge de se suffire , l'enfant conslruit sa

case et bientôt se marie : il n'est pas rare de voir des époux âgés de 1 2 ou 1 3 ans , le gamin portant fièrement

une sagaye plus haute que lui et la femme (!) ayant cet air grave qu'ont les enfants malheureux ; l'installation

du ménage est peu compliquée : c'est une hutte triangulaire n'ayant guère plus de 1 m. 20 de haut. Plus

tard, il construira une case, guère confortable non plus, dont le faite aura de 1 m. 5o à 2 mètres et les murs
1 mètre de haut» (Lieut. Buirer).



ETHNOGRAPHIE. 165

le plus tôt possible leur ménage particulier afin d'être soustraits à la

tutelle paternelle, et par conséquent aux condamnations que le père

pouvait encourir et dont ils devaient subir les dures conséquences s'ils

n'étaient pas émancipés par le mariage (1)
. Les mariages précoces avaient

aussi souvent pour but de ne pas morceler l'héritage des ancêtres afin de

conserver dans la famille les propriétés, terres et autres biens, et aussi

d'augmenter le nombre de ses membres et par conséquent sa puissance,

au lieu d'accroître un clan étranger à son détriment.

4° Essai préliminaire. — Comme nous l'avons dit en parlant des

Unions libres et des Fiançailles, la jeune fille malgache, à de très rares

exceptions près, n'apporte jamais en dot à son mari sa virginité; elle

n'apporte pas souvent non plus d'amour, quoique cependant une affection

vraie ne soit pas toujours absente des ménages malgaches (2)
.

5° Consentement des parents et des futurs. — A Madagascar, le ma-

riage étant avant tout, comme chez tant de peuples autrefois, une asso-

ciation utile au clan, faite en vue de la famille et non pas pour le bien

de l'individu, le consentement des pères et des mères (3)
, ou tout au moins

(1) II n'était même pas nécessaire que le

mariage eût lieu réellement; des enfants

fiancés et dotés étaient déjà, de par la loi,

tenus pour émancipés et regardés comme
formant une famille à part, et la proscrip-

tion tombant sur leurs parents ne les attei-

gnait plus. — Quand les parents de deux

jeunes gens les ont fiancés [fa ataony teny

7iilokany izij roroa], si les parents de la fille

l'accordent ensuite à un autre homme,
ils doivent donner au premier fiancé, au

tompom-bady [à celui qui était le maître de

la femme], 5o piastres d'indemnité, car

«ils n'ont qu'une fille et ne peuvent avoir

par conséquent deux gendres v [fa manao

zanako iraij ary vinantoko roa\.

(2) C'est plutôt dans les peuplades pas-

torales, où n'existe pas la préoccupation du

patrimoine foncier et où, par suite, l'endo-

gamie n'est pas aussi tyrannique, que l'on

rencontre des couples heureux et affectionnés.

Le Rév. A. Walen dit qu'il a vu maintes fois

chez les Sakalavâ, crlorsque la mort est en-

trée dans une maison, le survivant avoir un

profond chagrin et même quelquefois res-

ter auprès de la tombe pendant plusieurs

mois, ne cessant de pleurer le défunt : dans

ces cas, les parents lui construisent une

hutte de feuillages et lui apportent des vi-

vres; on raconte même que quelques-uns se

sont suicidés A (Antananarivo Annual, i884,

p. 54).

(3) Betsimisarakâ, Ranomenâ, Antimo-

ronâ, Antifasinâ, Antanosy, Antandroy, Ma-

hafaly, Sakalavâ, Bezanozano, Sihanakâ et

Merinâ' 3
'.

(*' Les souverains merina se sont arrogé le droit d'autoriser les enfants à se marier contre la volonté de
leurs parents. Andrianampoinimerinà , tout en blâmant ces sortes de mariages, les a cependant tolérés : trLes



166 MADAGASCAR.

des pères des futurs (1) et, à leur défaut, de leurs ascendants, était indis-

pensable : ce consentement, surtout chez les Merinâ, ne s'accordait pas

tout de suite , car les Malgaches ne sont pas prompts à prendre une déci-

sion, ils aiment à tout supputer, à tout calculer.

Quant aux intéressés, il y avait des peuplades (

'

2) où on les consultait,

ou plutôt où ils avaient toute liberté de s'entendre entre eux à leur aise,

s'enquérant du consentement de leurs parents lorsqu'ils étaient d'accord;

il y en avait où l'on ne s'inquiétait pas de la volonté de la future (3)

;

d'autres enfin (4) où il n'était besoin du consentement ni de l'un, ni de

l'autre, les parents, dans ce cas, décidant de l'union de leurs enfants

d'après des considérations tirées du seul intérêt patrimonial [vady miter//

(mariage forcé)] (5)
.

C Anlankaranà, Antambahoakâ, Tsimi- le mariage se conclut également dans le bas

hely, Sihanaka, Antanalâ, Betsileo et Barâ. âge, sans le consentement de la fille.

(2) Belsimisarakâ, Antimoronâ (a)
, Anta- (4) Merinâ (autrefois), Betsileo, Anti-

nosy, Mahafaly, Sakalavâ,Antankaranâ,Tsi- vongo et Boandrianâ (ou nobles antanosy) (d)
.

mihety, Sihanaka, Merinâ (aujourd'hui)' 1'' '5 ' En Imerinâ, on désigne sous le nom
et Barâ' c

'. de vady amboarina [ litl. : époux qu'on pré-

' 3) Antifasinà. — Chez les Mélanésiens, pare] les enfants de frères ou de proches

unions contractées avec le consentement des père et mère [fanambadiana raiera amin'ny ray aman-dreny] sont

à encourager, parce que les enfants qui se marient contre le pré (le leurs parents [fanambadiana manao ditra]

s'affranchissent de l'autorité que j'ai déléguée à ceux-ci. Toutefois, si des jeunes gens ont convenu de s'unir

par le mariage contre la volonté de leurs parents, leur union, quoiqu'elle n'ait pas été précédée de la forma-

lité du vutlij undrij, aura tous les effets du mariage légal, car il faut tenir compte à la femme que son amour
pour son mari lui aura le plus souvent valu d'être déshéritée par les siens. En pareil cas, lorsque par la suite

les époux viendront à se séparer, chacun d'eux gardera la moitié de la communauté, à moins toutefois que la

femme ne se soit conduite en akohovavy manenô [litt. : en poule qui chante comme le coq (c'est-à-dire se soit

mal conduite)], et que ce ne soient les parents du mari qui se soient opposés au mariage» (Kabary prononcé

à la fiu du xvin° siècle par Andrianampoinimerinà sur la place d'Andohalô).
"' Chez les Antimorona, le jeune homme choisit lui-même sa fiancée et tâche de gagner son consentement,

lui faisant sa cour en secret de peur que ses amis ne se moquassent de lui s'il ne réussissait pas; les jeunes filles

antimorona aiment en effet à coqueter et ne donnent jamais leur consentement de suite. Lorsqu'il est enfin

obtenu, le fiancé vient alors la nuit prendre sa fiancée et la mène chez lui, où elle reste une semaine; ce

n'est qu'après ce stage qu'ils mettent leurs parents au courant de leurs intentions et leur demandent officiel-

lement leur consentement en leur portant une demi-mesure de riz, deux bouteilles de toakâ [de rhum indi-

gène] et une volaille.
(b)

Les parents, comme nous l'avons dit, conservent encore l'ancien usage de fiancer leurs enfants en bas

âge; mais, depuis la fin du siècle dernier, le mariage n'est valable que si les fiancés donnent leur consen-

tement lorsqu'ils ont l'âge de raison.
c

> Chez les Malais comme chez les Indonésiens et les Polynésiens, le mariage se fait du libre consentement

des intéressés.
d

> ffChez les grands d'Anosy, bien souvent l'accord et la promesse de mariage se font par les parents dès

la naissance du garçon et de la fille» (Abbé Nacquabt, i65o, Mém. Cnngrég. de la Mission, t. IX, p. 70). —
trChez les Antanosy, le consentement de la jeune fille n'est pas nécessaire, et il n'est pas rare que des parents

acceptent le vody iimby à l'insu de leur fille, qui se trouve de ce fait mariée sans le savoir et contre son gré»

(Iîkrtout, Revue de Madagascar, janv. 1907, p. 20).



ETHNOGRAPHIE. 167

Chez quelques-unes toutefois (1)
, les parents qui avaient refusé leur

consentement étaient tenus de lever leur veto si, la jeune fille [ny vady

sengy (la concubine)] étant devenue enceinte, le jeune couple leur en-

voyait un bœuf ou quelque autre présent, pourvu toutefois qu'il n'y eût

pas entre les futurs quelques-uns de ces empêchements dirimants dont

nous allons parler, car, disaient-ils, «Dieu les a mariés».

6° Empêchements au mariage. — Nous avons énuméré plus haut, au

paragraphe des rc Unions libres », celles entre parents ou alliés qui, d'après

le droit coutumier malgache, sont fady, illicites; les mêmes parentés

et alliances sont des empêchements au mariage, nous n'y reviendrons

donc pas (2)
. Nous insisterons toutefois sur le fait déjà signalé que, si le

mariage entre enfants et descendants de deux sœurs, c'est-à-dire entre

cousins utérins et collatéraux du côté maternel, était fadîbé [formel-

lement interdit (incestueux au plus haut degré)], mandozâ [un crime

contre nature], celui entre enfants et descendants de deux frères, c'est-

à-dire entre cousins consanguins et collatéraux du côté paternel, était

considéré comme désirable, surtout chez les Merinà, et se pratiquait

fréquemment après une sorte d'exorcisme pour manala ondranâ, pour

écarter les obstacles opposés par la consanguinité ou, comme on dit

dans le Sud, pour manafaka lonony, pour éloigner les malheurs que

pourrait amener une semblable union (3)
.

Il y a encore, comme nous l'avons dit, d'autres empêchements, non plus

d'ordre religieux'
4

' ou social, mais d'ordre politique, tenant à la différence

parents que ceux-ci ont décidé de marier ' 3 ' Il ne semble pas que ces unions entre

ensemble afin que les biens ne sortent pas proches parents consanguins aient donné

de la famille : ces mariages s'appellent lova naissance à des enfants ayant les tares qu'on

tsy mifindrâ [litt. : où l'héritage ne se dé-° leur attribue d'ordinaire,

place pas] (a)
.

(4 ' «A l'île de Sainte-Marie, dit Flacourt,

(1) Betsimisarakà, Ranomenâ, Vorimô, les femmes ne contractaient pas d'alliance

Antisakâ et Antifasinâ. avec les Chrétiens» (Hist. de Maiag., 1661,

'2 ' Voir plus haut, p. 1Û7-150. p. 457). Les mœurs sont bien changées!

'"' D'après les lois de Solon, qui a réglementé l'institution de l'épiclérat (des fdles uniques), institution

installée de temps immémorial dans la vie privée des Grecs, quand un liomme mourait sans enfanls mâles,

sa fille devait épouser le premier-né parmi les plus proches agnats du père (ou collatéraux descendants par

mâles d'une même souche masculine), afin que le patrimoine ne sortit pas de la famille, mais les épout

n'en avaient que la jouissance provisoire et il appartenait d'avance au fils qui naîtrait de ce mariage.



168 MADAGASCAR.

de clans et de classes ainsi qu'à la condition d'homme libre ou d'esclave :

l'endogamie, le mariage entre personnes non seulement du même clan,

mais de la même classe (1)
, et par conséquent pour ainsi dire de la même

famille, était de règle (2)
: les unions en dehors de la classe ou du clan

étaient considérées comme criminelles, comme une sorte d'adultère

social. Les clans voisins, en hostilités constantes les uns avec les autres,

ainsi que vainqueurs et vaincus (3) qui, bien que vivant côte à côte, n'en

restaient pas moins ennemis, ne pouvaient en effet se mélanger sans

porter atteinte à leur unité, qui était la seule sauvegarde de leurs

membres, et par conséquent à leur existence même : se marier avec

quelqu'un d'un autre clan, d'une autre classe, était un crime de lèse-

famille que les parents ne pardonnaient pas; le coupable était rejeté de

son clan, excommunié, mort pour les siens, et ses enfants n'étaient pas

acceptés dans le sein de la communauté.

Dans les clans arabisés, chez les ZafindRaminia jadis (4)
, et aujourd'hui

'•' trJ'entends, a dit Andrianampoini- '3 ' Les Vazinibâ de l'Ouest, que te roi

merinâ à ia fin du xvine
siècle, que dans saknlavâ Lahifotsy a soumis à son autorité

mon royaume, sous les peines les plus se- au milieu du xvii" siècle, ont longtemps

vères, mes sujets ne contractent mariage refusé de se marier avec des Sakalavâ : un

qu'avec des personnes de leur classe, les d'entre eux, ayant épousé la fille d'un Maro-

hommes nobles avec des femmes nobles, serananâ ou prince sakalavâ, a e'té honni

les hommes hovâ [libres] avec des femmes et renié par les siens (A. Giundidier, Les

hovâ, les tandonakâ [esclaves royaux] avec Vazimba, Mém. Société philomath., 1888,

des tandonakâ et les esclaves avec des es- p. 187-1 58). Il en a été de même entre les

claves. Ceux qui contreviendront à mon Sihanakâ et les Merinâ jusqu'au règne de

ordre (qui perpétuait d'antiques coutumes) Radamâ II.

perdront leur classe et descendront à celle '*' Aujourd'hui, les ZafindRaminia, dont

de leur conjoint'"'.'» le contact prolonge' avec les Français a mo-
I
2

' Le Rév. Haile a connu, en 1892, difié dans une certaine mesure les idées et

une vieille femme hovâ qui, à l'article de les mœurs, n'ont plus les mêmes interdic-

la mort, a instamment recommandé à son tions, et l'enfant, illégitime bien entendu,

mari presque sexagénaire d'épouser sa pe- qu'a une Roandrianâ ou noble avec un

tile-fille par alliance, alors âgée de i5 ans, Lohavobitsâ ou avec tout autre libre, est

afin que les biens de la famille restassent reconnu comme Roandrianâ; en quelques

dans les mêmes mains. cas même, ils se marient.

(' De même en Océanie, comme dans beaucoup de pays primitifs, en Nouvelle-Zélande, à Taïti , etc., tes dif-

férentes classes ne contractaient pas d'unions les unes avec les autres. On sait du reste que le mariage romain

ne pouvait exister qu'entre citoyens romains, et que patriciens et plébéiens, ingénus et affranchis, ne pou-

vaient se marier entre eux, etc.



ETHNOGRAPHIE. 169

encore chez les nobles Antimoronâ, où l'interdiction des mariages exoga-

miques est plus formelle que chez les autres Malgaches' 1
', la femme qui

épousait un homme d'une autre classe était traduite devant l'Assemblée

des notables de son clan et, après une invocation à Dieu et aux ancêtres

et le sacrifice d'un bœuf, on la sommait de répudier son mari; tout

rentrait dans l'ordre, si elle obéissait, mais si, malgré les objurgations

et les menaces, elle refusait, elle était maudite et chassée de la commu-

nauté; personne des siens ne lui permettait plus de prendre de la braise à

son foyer pour allumer son feu, et personne ne lui en venait demander;

à la naissance de ses enfants, personne ne lui adressait de félicitations;

en cas de malheur ou de maladie, personne ne prenait pitié d'elle et,

ce qui était le pire de tout, aucun de ses parents ne venait l'ensevelir

ni la pleurer (2)
. Même des relations passagères n'étaient pas tolérées, et

une femme noble antimoronâ surprise en conversation amoureuse avec

un homme étranger à son clan et à sa classe était mise au ban de sa

famille, et après sa mort on ne l'enterrait pas aux côtés de ses parents,

mais à leurs pieds, en travers.

Les Européens, bien qu'ils fussent toujours autrefois considérés comme

gens de haute naissance, ne trouvaient pas toujours grâce devant les

rois antimoronâ : en 1709, l'un de ces derniers ayant eu connaissance

qu'une de ses sœurs avait commerce avec le pirate North, dont le na-

vire était en rade de Matitananâ, en fut fort fâché et imposa au pirate

une amende de 200 sequins, soit de deux mille francs environ; North le

calma en lui en donnant cent (3)
.

( 1J Certains de ces clans arabisés, les

ZafindRaminia, les Zafy Rambô et les Zafy

Tsimailô, se mariaient cependant entre eux
;

il est vrai qu'ils se reconnaissent des ancê-

tres communs et qu'ils mangent la viande

d'animaux tués par un membre quelconque

d'une de leurs familles.

I
2

) Au sujet des mariages chez les Anti-

moronâ, voir Shavv, The Arab élément in

South East Madagascar, Antanan. Annuaï,

i8g&, p. 208-209 : trll n'y a pas, dit-il, à

Madagascar d'autre peuplade où les mésal-

liances soient si sévèrement prohibées, où

l'on s'efforce de maintenir aussi intactes les

divisions de tribus et de castes et de les

préserver de tout mélange et de toute « con-

tamination*; très peu de femmes antimo-

ronâ violent la Ioït).

' 3 ) Capt. Johnson, Hislori/ 0/ Pyrates,

1724, t II, p. £07, et Coll. des Ouvrages

anciens concernant Madagascar, publiée par

A. et G. Grandidier, t. III, p. 58G.

BnlN'OGRAPMIJÏ. 22

nnTIMITU NATIONALE.



170 MADAGASCAR.

En Imerinâ, un andrianâ [ou noble]' 1
', sauf les princes qui pouvaient

épouser à leur gré une femme quelconque (2)
, ne pouvait pas épouser une

hovâ [une femme libre], ni un hovâ une zaza-hovâ [une femme libre

réduite en esclavage (3)

], ni un zaza-hovâ une andevô [une esclave soit

de naissance, soit originaire d'une autre province que rimerinâ' 4
']; les

différentes classes de la noblesse ne contractaient pas non plus d'unions

entre elles (5)
, et il en était de même des nombreuses familles hovâ de

l'Imerinâ, tant menabé ou vassaux du souverain, que metiakeli/ ou vas-

(1) Autrefois une femme andrianâ qui

épousait un homme d'une classe inférieure

à ta sienne était passible de ta peine de

mort' a)
.

'2) En effet, les Zanak'Andrianâ, princes

du sang, et tes Zazamarolahy, proches pa-

rents des souverains, e'taient libres de choi-

sir qui bon leur semblait pour mari ou

pour femme sans se mésallier' 1").

(3
> Du moins, tant qu'elle n'avait pas re-

conquis sa liberté.

'*' A moins toutefois de l'affranchir.

(5) Les Codes de Ranavalonû l
re (de 1828,

articles 3a et 33) et de Kasolierinâ (de

1 863 , art. 3o et 3i) défendent aux Zanak'

Audriamasinavalonâ d'élever à leur classe

par adoption des nobles Zanadralambô (c)

(qui sont la 7° et dernière classe de la no-

blesse) et ordonnent que, si des Zanadra-

lambô changent de province dans le dessein

de fusionner soit avec des Zanakambony

(5
e
et.), soit avec des Zafinandriandranandô

(6
e

cl.), ils soient vendus comme esclaves

et que leurs biens soient confisqués (dl
.

'*' Toutefois tria loi n'interdisait pas les relations qui n'étaient que passagères, au moins entre les andrianâ

hommes et les femmes hovâ"
( Matedr, Voyage dans l'Ancove, Manuscr. du British Muséum et Copie Bibl. Gran-

didier, p. 5g). On appelle manao valabé [voir note i, p. i58] ravoir des relations coupables;). — Dans un
lçabary tenu vers la lin du xvm e

siècle, Andrianampoinimerinâ a fait la proclamation suivante : «Les gens de

la même classe peuvent seuls se marier entre eux. Les Andriamasinavalonâ et ceux de mes parents qui contrac-

teront mariage avec une personne de la classe hovâ deviendront eux-mêmes hovâ pour s'être mésalliés et

avoir poussé les Merinâ au commerce illicite des classes entre elles. Si, d'autre part, des hovâ [ou sujets

libres] s'allient à des tandonakâ, à mes esclaves, ils deviendront ma propriété et, s'ils entretiennent des rela-

tions avec des esclaves de particuliers, les fokon'olonà [les chefs de clans] les vendront et auront la libre

disposition de la moitié du prix, l'autre moitié devant m'ètre versée en même temps que me seront fournies

les explications. J'entends que dans mon pays, sous les peines les plus sévères, mes sujets ne, contractent

mariage qu'entre individus de la même classe : les princes avec les femmes de la noblesse, les hovâ avec

les femmes hovâ, les tandonakâ avec les tandonakâ et les esclaves avec les esclaves. n
(b

' Mais, tandis qu'une femme noble, fùt-elle même de la dernière classe de la noblesse, une simple

Zanadralambô, épousée par un prince, héritait, après la mort de son mari, elle et ses enfanls, de ses titres et

de ses pouvoirs, la femme hova, devenue veuve, reprenait ainsi que ses enfants la condition de hovâ et ne

pouvait hériter que des biens n'ayant pas le caractère féodal.
c) Au sujet de la division des Merinâ en classes, voir, dans le tome précédent, p. 260-246, 265-268,

261-268 et 626-625, n" 77-80.
! Encore en 1881, le Code merinâ (art. 59-62) édictait :

1" que les membres des trois classes de nobles

dits <r Andrianteloray» ne pouvaient se marier qu'avec des personnes de la même classe, mais cependant que,

si des mariages légitimes avaient été contractés avant la promulgation de la présente loi, la femme pourrait,

devenue veuve, retournera sa classe d'origine; 2 que si des femmes Andrianteloray épousaient des tr Tsihibe-

lambanâ», c'est-à-dire des Hovâ [ou libres] de quelque classe qu'ils fussent, elles deviendraient des Tsihibelam-

banâ , et que si un Andrianteloray s'alliait à une Tsihibelambanâ , sa veuve et ses enfants resteraient hovâ
;

3° que les Zanadralambô, ou la dernière classe de la noblesse, ne pouvaient contracter mariage ni avec des

Andrianteloray, ni avec des Tsihibelambanâ.



ETHNOGRAPHIE. 171

saux des seigneurs feudataires, non seulement lorsqu'elles n'étaient pas

de même rang, mais aussi lorsqu'elles étaient de clans, de cantons dif-

férents : encore aujourd'hui, les Tsimiamboholahy ne donneraient pas

leurs filles aux gens du Sisaony, ni les Tsimahafotsy à des gens du Veni-

zongô, ni les Voromahery aux Marovatanâ, etc. (1)
. Le concubinage des

sujets libres avec des esclaves, ny mandry aminny andevo, était formelle-

ment interdit'
2
'; les coupables étaient réduits en esclavage et leurs biens

confisqués (3)
.

Les Betsileo, qui se subdivisent en un nombre considérable de clans,

ne se marient guère non plus , on pourrait même dire jamais , en dehors

de leur clan.

Toutefois les hommes avaient fréquemment, sans que cela tirât à con-

séquence, puisque l'enfant à Madagascar suit la condition de sa mère,

des relations passagères avec des femmes d'une classe inférieure à la

leur ou avec des femmes originaires d'une autre province, mandroronà

[s'abaissant] comme ils disent (4)

;
les femmes elles-mêmes ne se faisaient

pas faute de prendre pour amants des hommes d'une condition moindre

que la leur : mais, surtout en ce qui concernait les femmes, ces amours

étaient fort mal vues, et chez certaines peuplades, comme nous l'avons dit

pour les Antimoronâ, elles étaient sévèrement punies lorsqu'elles deve-

naient publiques.

Lorsque l'un de nous était à Madagascar en i865, une femme merinâ

était encore châtiée lorsqu'elle cohabitait avec un homme d'une autre

peuplade.

Cette endogamie qui, jusqu'à ces derniers temps, était si religieu-

sement observée par tout Madagascar et que protégeaient de si sévères

sanctions, n'est plus respectée aujourd'hui, surtout en Imerinâ où l'avène-

O Voir pour la division en clans des entretenait des relations avec un esclave »

crHovâ», dans le tome précédent, p. 2/19- (Mayeur,Vov. à Ancove en 1777, Ms. du Bri-

261 et p. 626, n° 78. tish Muséum et Copie Bibl. Grandidier, p. 5a).

<
2
' Article 5 des Codes de Ranavalonà I

re
(
4

) Lorsque les relations se prolongeaient,

(1828), de Radaniâ II (1862) et de Raso- lorsqu'il y avait cohabitation, la familles'en

herinâ (i8G3). offensait et intervenait comme nous l'avons

(3) « Était réputé infâme tout libre qui indiqué plus haut, p. i4a, note 3.



172 MADAGASCAR.

ment au poste de Premier Ministre ou plutôt de dictateur, après la mort

de Radamâ II, d'un rrhovâw, Rainilaiarivony, a précipité la décadence des

«andrianâ» ou classes nobles, déjà commencée sous le règne de Ranava-

lonâ I
re pour des raisons politiques'

1
'.

7 Demande en mariage (2)
.— Lorsque, après le stage ou noviciat dont

nous avons parlé, le mariage est décidé, d'ordinaire le père et la mère

du futur, en compagnie de parents et d'amis et d'un chef de l'endroit, se

rendent en habits de fête, c'est-à-dire vêtus de leurs plus beaux lambas,

chez les parents de la jeune fdle pour faire la demande : cette démarche

a lieu généralement le jour que le mpisikidy ou le mpanandrô, le devin

ou l'astrologue, ont déclaré faste, propice (3)
. Chez les Merinâ, ce sont

trois, cinq, sept personnes ou plus, mais toujours en nombre impair, qui

sont déléguées par la famille du futur pour remplir cette mission; les

Rezanozanô n'envoient qu'un seul émissaire, mais connu comme beau

parleur : c'est le fantvanoanâ [la visite], ou, comme disent lesSakalavâ,

manoha vîavy [la demande en mariage].

Chez les Merinâ, le père ou le plus proche parent, qu'on a fait asseoir

à la place d'honneur et qui est le mpikabary, le porte-paroles, après

l'exorde invariable de tous les discours malgaches, c'est-à-dire après s'être

excusé de prendre la parole le premier devant une aussi noble assemblée

et en présence de personnes plus âgées que lui'
4
', présente sa requête, à

f
1

' Pendant que l'un de nous se trouvait

à Tananarive, une Zanak'Andrianâ , c'est-à-

dire une princesse de sang royal, la fille

du propre frère de la reine Ranavalonâ II,

la princesse Ravoantay, qui était, quoique

mariée, la maîtresse d'un fils du Premier

Ministre Rainilaiarivony, demanda à sa tante

la reine la permission de divorcer afin

d'épouser son amant; cette étrange més-

alliance, qui eut été quelques années au-

paravant impossible, ne s'est pas réalisée

uniquement parce que ce fils du Premier

Ministre était de son côté marié à une fille

de Rainimaharavô qui, fervente catholique,

n'a jamais voulu consentir à divorcer.

<2 ) Malagasi/ Customs , collectée! and edi ted

by the Rev. W. E. Cousins (en langue mal-

gache), Anlananarivo, 1876, p. 17-20;

2 e édition, 1896, p. 12-1 5, et trad. en

anglais (The marriage ceremony among the

Hova) dans YAnlananarivo Animal, 1900,

p. 477-&80.
(3) Chez les Merinâ, c'est ordinaire-

ment le jeudi que se fait maintenant la

demande.

<4 ' Chez les Merinâ, avant notre con-

quête, il était d'usage, au commencement

de l'exorde, d'appeler les bénédictions de

Dieu et des ancêtres sur le Souverain, sur

son royaume, sur ses douze femmes, etc.



ETHNOGRAPHIE. 173

laquelle répondent successivement le père et la mère de la jeune fille en

posant leurs conditions^.

Chez les Sakalavâ, comme chez la plupart des autres peuplades de

Madagascar, c'est le père du prétendant qui prononce le discours où,

après maintes digressions oiseuses, il aborde le sujet, faisant léloge du

(1) Ces discours sont toujours fort longs. Nous en donnons ci-dessous un exemple •'..

<*> »Un tel, fils d'Un tel (dont il énumère toutes les qualités vraies ou supposées, dont il vante les ancêtres

et les parents et dont il délaille la fortune), m'a chargé, dit l'orateur, de vous demander votre fille non pas

pour qu'elle soit sa vazo, sa sengy, sa concubine, mais bien sa vady, sa femme légitime, pour qu'elle dirige sa

maison, pour qu'elle lui donne des enfants, pour qu'ils s'entr'aident dans la vie, car il a un grand désir de

se marier [de maneli-bady (litt. : de prendre une femme sous son bras) , de mampaha-bady (litt. : d'introduire

une femme chez lui), comme ils disent]».

Si la demande est agréée, le père de la jeune fille (ou, à son défaut, son oncle ou son frère aine), répond :

rNous n'avons pas l'intention de garder notre fille avec nous du moment qu'Un tel, fils d'Un tel, désire la

prendre pour femme. Ne formons-nous pas comme une seule et même famille , car nous sommes les descen-

dants d'Un tel. fils d'Un tel, etc., qui ont été des hommes importants, et vous, de votre côté, vous avez

également une excellente ascendance (1)
. Or vous nous dites qu'il veut non pas en faire sa concubine, mais

l'épouser, qu'il veut lui confier la direction de sa maison et vivre avec elle tria main dans la main» et qu'il la

choisit pour être la mère de ses enfants; nous lui en sommes reconnaissants et nous agréons sa demande,

car nos deux familles sont de même condition et notre fille est très capable d'être une bonne ménagère et de

mettre au monde de beaux enfants. Rien ne s'oppose donc à cette union.»

rVous comblez nos vœux, répond le mpikabary ou porte-paroles du jeune homme. Certes, vous pourriez

nous prélérer une famille plus riche, et cependant, malgré notre situation modeste, vous voulez bien nous

accueillir favorablement; nous avions soif et vous nous donnez de l'eau pour nous désaltérer; nous avions faim

et vous nous servez du riz pour nous rassassier; nous étions fatigués et vous nous offrez une pierre pour nous

reposer; nous désirions entrer chez vous, et vous nous ouvrez la porte toute grande et nous faites le don le

plus précieux qui soit. Merci ! n

rLaissez-moi vous dire encore quelque chose, reprend le père de la fiancée, car il serait imprudent de ne

pas envisager l'avenir. N'est-il pas sage, pendant la saison sèche, de songer à la saison des pluies et de

prendre à l'avance la précaution de creuser des rigoles autour de sa maison pour que l'eau qui tombera en été

puisse s'écouler et n'en mine pas les murs? Or, tout comme les saisons, les hommes ont l'humeur changeante,

et qui ne sait que les liens du mariage ne sont pas indissolubles et que, comme un nœud coulant qui se serre

peu à peu, ils peuvent étrangler les époux? qui ne sait que les unions, qui commencent par des ris, finissent

souvent par des pleurs? Il est donc juste de prendre des précautions pour parer à ce danger, et il faut que, si

la mésintelligence entre les conjoints leur rend la vie dure et difficile, la porte de sortie leur soit grande

ouverte et que l'honneur et la santé de notre fille restent saufs; donc, si l'un des futurs a contracté des dettes

avant son mariage, il en sera seul responsable (2
>, et, s'ils en viennent à se séparer, car bien rares sont ceux

qui, comme les hannetons, meurent attachés à la même tige, les acquêts, aussi bien que les dettes de la

communauté, seront imputables pour les deux tiers à l'époux et pour un tiers à l'épouse.»

trC'est entendu, crie le chœur des mpàki, ou preneurs; nous veillerons à ce que tout se passe correctement.»

r-Fort bien! réplique le père de la fiancée. Mais qu'il soit convenu aussi que, si les mariés, suivant leur

instinct comme les anguilles qui s'en vont butinant dans l'eau de coté et d'autre, se séparent, le mari ne

maltraitera pas ma fille et ne l'empêchera pas de se remarier' 3
', car l'homme est fort et la femme est faible;

or, si jamais il abuse de sa force contre elle, je déclare que les liens du mariage seront rompus.»

Chez les Betsimisarakâ, ainsi que chez les Bezanozanô, il y a une cinquantaine d'années, jusqu'au milieu

111 Quand un Malgache fait une demande en mariage, enfants, de ses dettes et pouvait être vendue pour les

le point le plus important est de bien établir l'origine payer,

dont U se targue.
|J| On sait qu'un mari pouvait ne pas répudier sa

'" Pour comprendre la grande importance de cette femme, quoique vivant tous deux séparément; dans ce

stipulation, il faut se remémorer que, d'après le droit cas, elle n'avait pas le droit de se remarier, et les enfants

malgache, en cas d'insolvabilité du mari, la femme auxquels elle donnait le jour étaient toujours les enfants

était responsable solidairement, ainsi d'ailleurs que les légitimes du mari.



174 MADAGASCAR.

mariage et de la jeune fille dont il demande la main. Le père de celle-ci

répond d'une manière ambiguë, s'il ne consent pas; mais si la demande

lui agre'e, il se contente de dire : Manao manakory? manao manakory?

[Que puis-je répondre? que puis-je faire? (ce qui veut dire qu'il est bon

de se marier et que, puisque les jeunes gens s'aiment, il n'y a qu'à les

laisser faire)]; à quoi le père du jeune homme s'empresse de répondre :

lé, lahy, izao! [C'est cela !]'''.

Il y a lieu de remarquer que dans aucun des discours, si longs qu'ils

soient, que les pères et les mères des fiancés prononcent lors des fian-

çailles ou du mariage, il n'est question de fidélité conjugale, qui a en

effet aux yeux des Malgaches très peu d'importance.

Il y a eu chez les Sakalavâ et chez les BetsiIeo (2)
, ainsi que chez les

Tsimihety (3) et les Antimoronâ'4
', des coutumes qui semblent une survi-

O ~Re\.k.'WALEH,Antan.Ann.,i88li,\).b2. Guide Immigr. à Madag., 1899, 1. 1, p. 377.
(2 ' Th.BnocKWAY,i«/«,n./lnn.,i878,p. 22. (4 > RR. PP. Abinal et de la Vaissière,

'3 > Journ. ojjic. Madag., 17 mars 1898, et Vingt ans à Madagascar, 1 885 , p. 179.

du siècle dernier, après que le père avait parlé, après qu'il avait spécilié, en présence du fokon' olonit, des

notables, que, suivant la coutume, la femme aurait droit, en cas de séparation ou de mort de son conjoint,

au tiers des biens acquis pendant le mariage, au fahatelim-tanantï W, et déclaré qu'il n'y avait pas d'empê-
chement à l'union des deux jeunes gens, la coutume voulait qu'il ajoutât : wsi la mère de ma fdle [ny renin-

jazà] toutefois y consent»; et, quoique la mère eût assisté à toute la conversation, on la lui répétait textuelle-

ment, en s'adressant à elle et requérant son avis : et Vous nous demandez notre lille en mariage pour voire fils,

disait-elle alors; s'ils désirent se marier suivant nos coutumes, je ne m'y oppose pas, mais vous savez comme
moi que l'amour n'est pas éternel et que les liens du mariage se dénouent facilement; il est à souhaiter

qu'il règne entre les époux un accord parfait, car, lorsqu'ils ne s'entendent pas, il s'ensuit des disputes, des

rixes, et la femme, qui est la plus faible, est alors battue, blessée même, sans qu'on puisse savoir qui a eu
les premiers torts; et cependant, de ce que la paix a déserté le ménage, de ce que la maison est devenue

inhabitable pour les époux, il ne s'ensuit pas que nous cessions d'aimer notre enfant. Or, vous qui voulez la

faire entrer dans votre famille, la connaissez-vous bien? Savez-vous quels sont ses défauts? Comme nous

ne voulons pas vous prendre en traîtres, je vais, moi qui l'ai nourrie de mon lait, vous dire ce que j'en

sais, afin que, s'il survient de la mésintelligence entre elle et son mari, vous ne puissiez pas nous faire de

reproches : notre fille est menteuse; elle est gourmande, coquette, colère, elle est paresseuse et abandonne

volontiers son travail et sa maison pour aller s'amuser, etc. Tous ces défauts; le futur ne les voit pas aujour-

d'hui, mais avec le temps il les verra, et des discussions, des querelles s'ensuivront. Quant à nous, malgré ses

défauts, nous l'aimons et nous ne demandons pas mieux que de la garder avec nous. Si toutefois, malgré les

aveux que vous venez d'entendre, vous persistez dans votre demande, j'y consens, mais écoutez bien ceci :

vous prenez notre fille en parfaite santé; jusqu'à ce jour, elle a eu des yeux qui lui ont permis de se conduire,

des jambes qui l'ont portée et des bras avec lesquels elle a travaillé; or si un jour vient où son mari en a

assez et nous la renvoie, car les liens du mariage ne sont pas indissolubles, nous entendons qu'elle nous

revienne saine et sauve; il ne faut pas qu'd la batte avec un bâton, il ne faut pas qu'il lui donne des coups de

pied, qu'il lui brise les bras et les jambes, qu'il lui casse des dents, qu'il lui arrache les yeux, il faut quelle

soit, comme aujourd'hui, capable de gagner sa vie. Voilà ce que j'avais à vous dire.n — En attribuant ainsi

bénévolement à leur lille tous les défauts possibles, ses parents allaient au-devant des réclamations que son

mari eût été plus ou moins en droit d'élever à son sujet lorsqu'il voudrait divorcer et la leur renverrait.

" Si, le mariage consommé, la femim se conduit mal [est vambâ (coupable)], le mari peut lui retirer ce droit.



ETHNOGRAPHIE. 175

vance de l'époque où avait lieu le mariage par capture, où l'homme s'ap-

propriait une femme par la force, seule manière jadis d'avoir une femme à

soi, car la captive appartenait bien à celui qui l'avait prise; en la gardant

pour lui, il ne lésait en effet les droits de personne, d'aucun des membres

de sa tribu, qui, au contraire, pouvaient prétendre à la jouissance de

toutes les femmes de leur tribu. Chez les Sakalavâ, comme jadis chez les

Betsileo, quand un jeune homme demande une jeune fille en mariage, on

le place à une certaine distance d'un homme habile à manier la sagayc :

celui-ci lui en jette successivement plusieurs qu'il doit attraper entre les

bras et le corps; s'il montre de la peur ou s'il est maladroit, sa fiancée

le renie. Chez les Antimoronâ, le futur doit aller au commencement de la

nuit frapper à la porte du père de sa future, bouclier au bras, sagaye à

la main ; celui-ci , également armé , répond : rr Entrez ! w et, ouvrant la porte

,

accueille le prétendant par un rude coup de lance : à lui de le parer; s'il

réussit, on lui accorde la main de sa fiancée, mais s'il a été touché, il s'en

va honteux et confus. Chez les Tsimihety, la coutume est différente; après

avoir plus ou moins résisté aux tentatives de séduction de son prétendant,

la jeune femme prend la fuite, poursuivie par lui; si elle se laisse attraper,

souvent après une course assez longue, elle accepte par là même tout ce

qui adviendra.

A signaler l'étrange coutume qu'ont les Barâ de ne pas laisser leurs

femmes aller voir leur père ni leur mère pendant les quatre premiers

mois de leur mariage.

8° rrVoDY ONDRY75, cadeaux.— Une fois les accordailles faites, on discute

la nature et la valeur des cadeaux que le futur doit faire à ses beaux-

parents et à sa future comme arrhes du contrat, sorte de prix d'achat :

ces cadeaux, qui consistent en bœufs, moutons, chèvres, volailles, riz,

rhum, argent, vêtements, etc.
(l)

,
sont très variables suivant sa position

W Quelques Merinâ donnaient à leurs les lois du mariage malgache, le mari doit

filles une dot consistant en bétail, en es- donner une vache ou quelque autre cadeau

claves ou en argent, qui, en cas de divorce, équivalent aux parents de la femme qu'il

était reslituée à la femme; mais c'était le épouse. S'il vient à la répudier, ils la lui

contraire qui était la règle (Ellis, Eist. of restituent. A cause de cetle vache, la femme

Madagascar, t.I, i838,p. 1 65).— tr D'après est comme l'esclave de son mari; après sa



176 MADAGASCAR.

et sa fortune, mais comprennent toujours le hasinâ ou offrande, en

signe de vénération et de respect, du vody henâ [du quartier d'arrière de

droite d'un bœuf avec la queue] (1)
, du vody ondry [de la cuisse droite

ou gigot d'un mouton avec la queue] (

'

2)
, ou du vody akohô [d'un croupion

de volaille], morceaux du bœuf, du mouton cl de la volaille qui sont

l'apanage des chefs de famille {3)
: offrir le vody ondry ou le vody akohô aux

parents d'une jeune fille, c'est les reconnaître pour ses propres parents,

leur promettre de les respecter à l'avenir comme son propre père et sa

propre mère, et si ceux-ci acceptent, c'est de leur côté admettre le jeune

homme au nombre de leurs enfants : ce don, d'une part, et cette accep-

tation, de l'autre, du vody ondry sont les rites obligatoires qui seuls con-

sacrent le mariage et le rendent valable, et font de la femme une épouse

légitime (vady ny heny), une femme ayant droit à la couche de son mari

[andefimmidryw ], de sorte qu'une répudiation en bonne et due forme

peut seule l'annuler; sans cette formalité, les fiancés, eussent-ils vécu

des années ensemble, ne sont point liés l'un à l'autre.

Dans de telles conditions, la femme, sans avoir à craindre de pour-

suites et sans avoir de comptes à rendre à personne, peut quitter son

partenaire quand le cœur lui en dit, et l'homme n'a aucun droit sur les

mort, ses enfants en héritent* (R. P. Luis

Mariano, Mission au Ménabé en 1616,

Coll. Ouvrages anciens Madagascar, t. II,

p. 226)'").

(1
> On ne tue guère de bœufs à l'occasion

d'un mariage que dans les familles riches

ou lorsqu'il y a des liens de parenté entre

les futurs; dans ces cas, alors, le vody henâ

était réservé pour le roi ou le chef, et le

beau-père avait seulement un gros morceau

de viande. Cependant, chez les Antanosv,

le futur donne aux parents de sa femme

le vody henâ, le vody omby, comme ils l'ap-

pellent.

(2) Jadis, c'était la tète ou la poitrine du

mouton que l'on donnait. Du reste, levody

ondry était quelquefois le mouton entier,

quelquefois l'arrière-train seulement.

(3
> Si le futur est très pauvre et ne peut

donner que du riz ou des voëmes,, des ha-

ricots, il faut que le père de la jeune fille

non seulement les accepte, mais en mange.

^ Litt. : qui dort dans le lit du côté du

mur, de la cloison.

'*' Les formalités du mariage chez les Malgaches sont, en somme, à peu près les mêmes que chez beaucoup

d'autres peuples : chez les Grecs, encore à l'époque historique, le futur devait donner des présents au père

de sa fiancée, ainsi qu'à sa fiancée, et la noce consistait en un repas avec sacrifice offert par le père de la

fille et à la conduite solennelle de la fille dans la maison du mari, où étaient également offerts un sacrifice et

un banquet.



ETHNOGRAPHIE. 177

enfants nés de cette union libre, qui sont des zana-dranitrâ, des zanalî

amontô, des enfants illégitimes' 1
'.

Les Betsimisarakâ dénomment jamonâ le présent obligatoire destiné

à consacrer l'accord, et qui consiste aujourd'hui en argent; les Sakalavâ

et les Mahafaly l'appellent tombom-poitsâ et, lorsqu'il s'agit d'une union

entre parents, fancleo.

Dans ces derniers temps, au vody ondry en nature on a substitué de

l'argent, de sorte que ce n'est plus un gigot de mouton avec la queue

qu'on porte à ses futurs beaux-parents, mais un vola hely, une petite

pièce d'argent, et même souvent une ou plusieurs piastres, que d'ailleurs

on désigne toujours sous le nom de vody ondnj^.

En réalité, le cadeau, petit ou grand suivant les moyens du futur,

mais plutôt petit que grand en général, n'est pas fait en vue d'acheter

la femme, car la femme malgache n'entre pas définitivement dans la

(1
> Car, comme disent les Malgaches, qui seul lie les futurs, et par lequel seul

ny vody ondry hiany no mahavady [c'est le l'homme acquiert l'autorité maritale] W.

don aux parents de la jeune fille du vody '2 ' Le cadeau du vody ondry variait sui-

ondry (du gigot de mouton avec la queue) vant les pays W.

('l Ny vody ondry, na io vola atao vody ondry io, no fototry ny fanambadiana, lia, raha lasam-body ondry,

dia vady tokoa, raha tsy isaorana amena ny manana zara tsy afaka; ary, raha tsy lasam-body ondry, tsy mbola
vady, fa tokantranomaso hiany, na efa ampakarina aza, raha tsy lasam-body ondry, raha miala izy, dia afaka
raha tsy lasam-body ondry [Le vody ondi-y, ou l'argent donné en son lieu et place, est la base du mariage.
Si vous le donnez, la femme est votre et elle reste votre femme tant que vous ne l'aurez pas répudiée; sans

lui, elle n'est pas une épouse, mais une simple concubine, et, si elle veut vous quitter, si elle s'en va, tout
est fini entre vous]. — Andrianampoinimerinâ l'a proclamé solennellement dans un kabary tenu sur la place

d'Andohalô à la fin du xvin' siècle : rrCe sont, a-t-il dit, le vody ondry et le fitorian-dravinà [le repas où les

deux futurs mangent ensemble sur la même feuille de bananier et où il est fait don de morceaux de viande

à leurs parents ]M qui consacrent le mariage. Si l'union n'a pas été précédée de l'offrande du vody ondrïj

aux parents de la future et du repas fitorian-dravinà, celle-ci n'est qu'une tokantranomaso [une simple concu-
bine]; dans ce cas, si l'homme surprend sa femme avec un rival, il ne peut obtenir sa condamnation pour
délit d'adultère, et, s'il tue ce rival, il encourt les rigueurs de la loi, et les enfants qui naîlront de semblables
unions seront zana-dranitrâ [illégitimes]. Si, au contraire, les formalités du vodry ondry et àafitorian-
dravinâ ont été remplies, le mariage est valable et ne peut être dissous que par la volonté du mari, qui est

dès lors seul maître de répudier sa femmes.
(b)

Chez les Tsimihety, le don obligatoire aux parents de la jeune fille varie de 2 à 3o ariarjj [piastres],

suivant les moyens du futur et la beauté de la future. — Chez les Betsimisarakâ, outre un bœuf ou une
volaille et du riz ou une piastre [jamonâ] à son beau-père, le marié remet deux piastres à sa belle-mère
au moment où elle donne sa bénédiction au jeune couple. — Les Belsileo rançonnent sans pitié leur futur

gendre. — Chez les Antimoronâ, il est d'usage que le marié fasse trois cadeaux à ses beaux-parents, l'un

obligatoire aussitôt après avoir obtenu leur consentement, comprenant du riz, une volaille, deux bouteilles

111 Fitorian-dravinà , litt. : action de séparer les feuilles chez les parents de la femme, et de; morceaux de viande,
(de bananier) en lanières, de les déchirer. Les deux enveloppés dans des lambeaux de feuille de bananier,
futurs mangent sur la même feuille de bananier (aujour- sont donnés aux parents afin qu'ils les emportent chez
d'hui dans la même assiette) les aliments qu'on leur sert eux.

ETHNOGRAPHIE. 23

Un IIIMEIWE NATlONiLE.



178 MADAGASCAR.

famille de son mari et de ses enfants légitimes, elle ne rompt jamais

les liens qui l'unissent à sa propre famille (1)
, dans le tombeau de

laquelle elle dort toujours auprès des siens son dernier sommeil®;

c'est comme une cession, un louage, pouvant durer toute la vie ou être

résilié au gré du mari qui reste seul maître des enfants nés pendant le

mariage. Néanmoins, jusqu'à ces dernières années, tant qu'il n'y avait

pas divorce, la femme appartenait au mari, était comme un de ses biens

meubles et entrait dans l'expropriation légale de ses biens, lorsqu'il

était condamné soit pour dettes, soit pour un crime (3)
. Quant au cadeau

fait par le mari à la femme, il était d'usage, à moins d'une convention

spéciale, qu'il le reprenait lorsqu'il divorçait, mais il perdait tout droit

sur sa femme, qui pouvait dès lors se remarier.

C II y a plus d'affection véritable et

plus de respect entre un frère et une sœur

qu'entre deux époux : c'est chez son frère

qu'une épouse malheureuse en ménage se

réfugie : farctrvady anadahy [litt. : le dernier

appui d'une femme, c'est son frère].

<
2
' Chez les Merinà toutefois , comme nous

le verrons plus loin, la femme légitime qui

n'a pas quitté son mari jusqu'à sa mort et

qui en a des enfants a droit à reposer dans

son tombeau.

' 3| Pendant sa vie, la femme était la

propriété du mari, sa «choses (res, comme
l'esclave dans le vieux droit romain), si

bien qu'à moins de conventions spéciales, à

la mort de celui-ci elle passait par suc-

cession à ses héritiers (vady lova ou lolohâ,

comme disaient les Malgaches). On sait qu'il

en est encore de même en beaucoup de pays :

Mgr Lechaptois a retrouvé ces usages au

centre de l'Afrique (Aux Rives du Tanga-

nïka, 1913, p. i46); etc.

de toakd [de rhum indigène] et soit un kirobâ (1 fr. 25), soit un, deux ou trois ariary [piastres] : c'est le

hamaky volanà [pour annoncer sa décision d'entrer en ménage]; une semaine après, autre cadeau pareil, et

enfin, quelques jours plus tard, troisième et dernier, qui scelle définitivement le mariage. — Chez les Antam-

bahoakâ, qui vivent à l'écart des autres peuplades, le cadeau au beau-père consiste uniquement en riz et

en loakà [en rhum]. — Chez les Antanosy, c'était un mouton que les lohavohittâ et les ontovô [les sujets

libres et les soldats ou esclaves des chefs] avaient la coutume d'immoler pour consacrer leur mariage, mouton
dont ils donnaient le vody ondry à leurs beaux-parents, car on ne tuait de bœufs que pour les Ruandriand ou

nobles, ou bien, comme partoul à Madagascar, lorsque les futurs étaient parents à un degré prohibé ( ".

111 Dans l'Anosy, «l'homme paye à ses futurs beaux-

parents
,
pour avoir sa femme , une petite dot qui les

rémunère de l'avoir mise au monde et élevée « (R. P. Luis

Maiuano, 1 6 1 3 , Coll. Ouvr. anciens de Madagascar, t. II,

p. 7).— «Le mari d'ordinaire achète la femme, donnant
pour elle à ses parents des bœufs ou autre chose" (cf.

Abbé Nacquaut, i65o, Mém. Congrég. de la Mission,

t. IX, p. 70). — «A Fort-Dauphin, les hommes ne re-

çoivent rien des femmes qu'ils épousent: ils les achè-

tent en quelque sorte par des cadeaux à leur père et à

leur mère, ou à leur oncle si elles sont orphelines»

(Barthélémy Hucon, 1818, A/s. .Irchieet coim , Corresp.

gascar, carton XI). — «Quand un Madagascarois

veut se marier, il demande la fdle à ses parents, et,

pour l'obtenir, il leur donne des bœufs, des moutons,

des manilles d'or et d'argent ou d'autres choses, selon

ses moyens , cadeaux qu'on doit lui rendre si la femme
vient à le quitteri! (Sodchd de Rensefobt, Ilist. des Indes,

Leide , 1688, p. i84,). — Sur la cote Ouest, «l'homme

en se mariant donne à son futur beau-père, suivant ses

moyens, une vache, un mouton, ou bien des couteaux,

des sagayes. A cause de cette vache, la femme est comme
l'esclave de son mari ; en aucun cas , elle ne peut le

quitter sans l'avoir restituée!! (R. P. Luis Maiuano, 1616,

etR. P. d Azevedo, 1617, Coll. Ouvr. anciens Madagascar

,

t. II , p. 336 et 245).



ETHNOGRAPHIE. 179

g° Célébration du mariage.— A. Chez les Merinâ.— Après le lasam-

body ondry, c'est-à-dire après l'acceptation du vody ondry par les parents

de la jeune fille , et quand par conséquent toutes les formalités des fian-

çailles étaient remplies, on réglait la question capitale des vintanâ, des

destins des deux futurs, et l'on faisait les cérémonies prescrites pour les

accorder s'ils étaient contraires; puis on fixait le jour du fampakaram-

bady^\ c'est-à-dire de la célébration du mariage, ainsi que le nombre,

toujours impair, des mpaka vady [de ceux qui viendraient prendre, cher-

cher la jeune fille chez elle] et des mpanomé ou mpanatitrâ vady [de

ceux qui la leur livreraient et qui la conduiraient à la demeure de son

mari]. Dès ce moment, les futurs ne se voient plus jusqu'au jour du

mariage.

Au jour fixé pour la cérémonie, les mpakâ ou preneurs qui sont char-

gés d'aller chercher la future, de mamoaka ny fofombady [de faire sortir

la fiancée] comme ils disent, se rendent en cortège au domicile du père

et de la mère de la jeune fille
(2
'; ils sont accompagnés d'un mpikabary,

d'un porte-paroles disert, et du marié, si c'est un andrianâ des trois der-

nières classes nobles, ou d'un hovâ ou d'un esclave, mais sans le marié qui

attend chez lui la venue de sa femme, si c'est un Andriantompokoin-

drindrâ ou un andrianâ d'un plus haut rang encore , c'est-à-dire un noble

ayant des vassaux menakely. Ils y trouvent assemblés tous les parents et

amis de la future qui, avec leurs compliments, ont apporté des présents,

des tsodranô [litt. : des souhaits, des bénédictions] comme ils disent, et ils

prennent part au festin pantagruélique préparé en leur honneur et pour

lequel on a abattu un grand nombre de bœufs, de moutons, de porcs

et de volailles, suivant les moyens de la famille. Le mpikabary ou

porte-paroles du marié fait à peu près le même discours qu'au premier

Jiantranoanâ, c'est-à-dire qu'à la visite pour demander le consentement (3)

,

à quoi le mpikabary ou le porte-paroles de la femme répond en des termes

t
1
' Dans les provinces autres que l'Ime- '

2
' Cette visite s'appelle manitsàlca halam-

T\na,oniitfanemgam-baljj, motquialemême patanâ [fouler l'àtre, le foyer où l'on fait la

sens que fampakaram-bady [litt. : qui fait cuisine.]

monterchez soi, quiélève àsoiune épouse]. (3) Voir plus haut, p. 172-173.

«3.



180 MADAGASCAR.

analogues et termine en disant : rcLa porte est ouverte, vous pouvez

emmener notre fille*.

Alors sont publiées les conventions ou clauses du contrat qui, étant

énoncées devant témoins, ont force de loi; elles stipulent notamment

que, si le mari vient à commettre certaines fautes, la femme repren-

dra sa liberté'
1

'; que, si elle devient veuve, elle sera ou ne sera pas

entin-dolohâ, c'est-à-dire obligée d'épouser le frère de son mari dé-

funt t2)
;
que, s'ils viennent à mourir ou sont poursuivis pour dettes, leurs

enfants seront ampy mihirâ, c'est-à-dire appartiendront à la famille

de leur mère; que les biens, argent ou marchandises donnés comme

douaire à la femme, le fehin-jazavavy [litt. : ce qui lie la jeune fille],

et que ceux qu'elle apporte en dot, le haren-jazavavy [litt. : les « propres n

de la jeune fille], comprennent tels et tels objets; qu'elle aura droit au

fahatelon-tananâ, au tiers des biens acquis par la communauté pendant

le mariage (3)
, etc.

Une fois les conventions matrimoniales établies, les mandataires du

marié scellent définitivement le contrat en offrant aux parents de la femme

le vody ondry et en leur remettant les hajambolanâ [les dons respec-

tueux] qui valident les conventions, dons qu'ils déclarent indignes de

ceux auxquels ils les offrent, mais dont la valeur est tout entière dans l'in-

tention (4)
: rr Certes, disent-ils, de beaux bœufs bien gras et de gros béliers

seraient un cadeau plus présentable, mais nous suivons les coutumes de

nos ancêtres et faisons ce que nous pouvons; il ne faut pas nous blâ-

('' Manuscrits hova delà Bibl. GrandidierW. <
4

) Jadis, les plus riches Merinâ don-
(2) Le Code de 1881, qu'a promulgué naienl avec la tète ou le quartier d'arrière

Ranavalona II, a édicté que cette ancienne du mouton 1 kirobô (1 fr. 25); aujourd'hui

coutume serait à l'avenir aholie, à moins les plus pauvres ajoutent au morceau de

que l'union ne convint aux deux intéressés. viande traditionnel la pièce de 5 francs en-

(3> Cette clause ne s'appliquait pas aux tière, et les gens à leur aise ne donnent

Andriamasinavalona, ni aux nohles d'un jamais moins de trois de ces pièces et quel-

plus haut rang, aux princes. quefois une dizaine.

("' Misy lohain-panambadia na ataony i:y mivatly, fa manan ralsy luatra Ralehilahy, ha ataond' Ravehivavy

hoe : raha manao izany hianan, dia afaka ah», ka asiany vavaulombelona maro, ary manao mafy dia majy

Ralehilahy, raha mandikia ny teny nifanavany tamind' Ravehivavy, ha raha mandilàa ny nifanavana teo imasony

uhma Ralehilahy, dia izany hoa no mahaj'aha ny radin' olona.



ETHNOGRAPHIE. 181

mer». Puis on salue les nouveaux mariés du souhait : Marena tokan-tranô !

[Que votre ménage soit prospère!].

Pendant longtemps, dans l'Imerinâ, comme c'était encore le cas dans

le reste de Madagascar avant notre conquête, la famille est intervenue

seule dans la conclusion des mariages. Ce n'est qu'assez récemment que

la déclaration devant le fokon-olonâ [le chef de district] ou devant le

mpiadidy [le gouverneur], facultative jusqu'en 1881, s'est généralisée

peu à peu. Dès la fin du xvmc
siècle, Andrianampoinimerinà avait édicté

que rrles princes du sang et les nobles devraient, lorsqu'ils se marie-

raient, lui donner comme hommage-lige le hasinâ^ d'une piastre, et

qu'il en serait de même pour les hovâ® riches, qui devraient y ajouter le

vody henâ [le quartier d'arrière de droite avec la queue] des bœufs qu'ils

tueraient à cette occasion; les gens du peuple n'avaient pas à donner ce

hasiri'Andrianâ. C'est seulement dans le kabary, dans l'assemblée publique

tenue en 1881 à Tananarive, à Andohalô, où la reine Ranavalonâ II a,

sur le conseil des missionnaires européens, promulgué le Code dit rrdes

3oo articles 57, qu'il a été édicté quVà l'avenir, le mariage ne sera véri-

table que s'il est enregistré dans les livres officiels (3)

,
qu'autrement la

femme n'est qu'une vazô, c'est-à-dire une concubine, et que ceux qui

cohabiteront avec une jeune fille sans l'épouser seront punis d'une amende

de 5o piastres » '
4
>.

Un grand repas, pendant lequel le maître de maison ne cesse d'inviter

les convives à manger abondamment, et qui était nommé jadis fitorîan-

dravina®, a alors lieu(
G)

; lorsqu'il s'agit du mariage de hauts personnages

de la caste hovâ, la viande qu'on y sert n'est pas cuite comme d'ordinaire

P) Le hasinâ était une offrande faite au

souverain, soit pour reconnaître sa souve-

raineté, soit pour sceller un pacte ou con-

clure un contrat.

'2 ) On sait que les hovâ sont les « libres ».

(3) Dès la promulgation de ce Code, les

époux ont dû se faire inscrire sur les Bo-

him-panjakanâ , sur les registres du Gou-

vernement, et payer une taxe de 1 sikajy

(0 fr. 60); ceux qui contrevenaient à cette

obligation étaient punis d'une amende de

cinq bœufs et de cinq piastres, dont le tiers

était à la charge de la femme.

t
4

' Articles 53 et 55. — Depuis notre

conquête de Madagascar, l'inscription des

mariages sur les registres de l'état civil est

obligatoire et gratuite.

'5 ' Voir plus haut la notule a, p. 177.

(°) En 1882, à l'occasion du mariage de

Rainiharovony, le fds bien-aimé du Pre-



182 MADAGASCAR.

dans des vases quelconques, mais, à l'instar de leurs ancêtres indo-

mélanésiens, dans des trous creusés en terre garnis de cailloux qu'on

porte au rouge en y faisant flamber des fagots : elle y est déposée enve-

loppée de feuilles et, le trou étant bouché, cuite à l'étuvée'
1
'. A ce repas,

pour la seule fois de leur vie, en témoignage de leur union, les mariés

mangent du sosoa [de la soupe de riz], du miel et des loho mainâ [de

petits poissons grillés
]

(2) ou un morceau de viande avec la même cuiller,

une cuiller en corne noire du pays, et clans la même assiette, assiette en

terre également du pays (3)
, ou , suivant l'ancien usage, sur la même feuille

de bananier. Le maître de maison bénit alors les nouveaux mariés, leur

exprimant, au nom de leurs parents, les vœux qu'ils forment tous pour

leur bonheur : Marena tokan-trano ! M>ifanambina ! [Que votre ménage soit

uni! Portez-vous mutuellement bonheur!], et il leur souhaite richesses,

honneurs, longue vie et surtout une nombreuse postérité, afin qu'elle

puisse leur donner aide et assistance dans ce monde et dans l'autre : Tsy

hifanoln-bîntana ! Maroa fara, maroa dimby, hiteraka lahy, hiteraka vavy!

[Puissent vos destinées ne pas se contrarier! Puissiez-vous avoir de nom-

breux enfants, de nombreux héritiers! Puissiez-vous mettre au monde

beaucoup de garçons et beaucoup de filles!].

Le repas terminé, le maître de maison dépose le tolotrâ [le cadeau

obligatoire], c'est-à-dire un gros morceau de bœuf cru (4
', sur une feuille

mier Ministre, il y eut à Amboditsiry, sa

maison de campagne qui est à 5 kilomètres

au nord de Tananarive, un repas homé-

rique de mille personnes. — Dans certains

cas, ce sont les parents et amis qui font les

frais du mariage : tsy vnly ravin-tolotra

,

comme ils disent [litt. : on leur a laissé leur

toit de feuillages intact (on n'a pas touché

à leurs biens)].

(1) Ce rite de la cuisson de la viande à l'é-

tuvée dans des trous creusés en terre a été

encore pratiqué en 1875, au festin solennel

donné par le Premier Ministre, à l'occasion

du mariage de son fils Radiloferâ.

(2) Probablement en souvenir du temps

où leurs ancêtres, les Vazimbâ, étaient des

pêcheurs.

<
3

) Aujourd'hui, on se sert souvent d'as-

siettes de faïence ou de porcelaine euro-

péennes.

W Au lieu d'un morceau de bœuf, on

donne souvent aujourd'hui une grosse vo-

laille ou un confit d'oie, et, dans la no-

blesse, on remplace le don en nature par

une offrande d'argent. Quant aux mariés,

ils ne se contentent plus actuellement

comme cadeaux de noces d'un morceau de

viande et de quelques piastres, il leur laut

des meubles, des coffres et toutes sortes

d'objets de luxe et de colifichets.



ETHNOGRAPHIE. 183

de bananier, devant chaque mpakâ ou preneur, en remerciement de ses

services, pour qu' il l'emporte chez lui et en fasse profiter sa famille.

Le mariage est dès lors consacré (1)
, et les parents livrent leur fille

[mamoa-jazâ] à son mari, à la demeure duquel on la conduit en cor-

tège; en tête figurent les mpanatitrâ ou livreurs; d'ordinaire, les mariés,

les mpivady sont portés processionnellement sur un filanjanâ [palan-

quin malgache] couvert d'un dais que le père et la mère et les autres

parents suivent en chantant et en battant des mains. On croit que, si

le père et la mère n'accompagnaient pas leur fille clans la maison de

son mari en témoignage de leur complet assentiment à son mariage, le

ménage ne vivrait pas longtemps uni. C'est dans une pensée analogue

que, dès le départ du cortège, la grand'mère de la mariée, la Rafotsîbé

[la toute blanche], s'asseoit les jambes croisées au pied du poteau central

de la maison et y demeure sans bouger jusqu'au moment où elle suppose

que les mariés sont arrivés chez eux, afin d'assurer la stabilité et la tran-

quillité du ménage, et aussi, ajoute-t-on, pour inculquer à la nouvelle

mariée l'idée qu'elle ne doit pas trop souvent s'absenter du domicile

conjugal.

Quand le cortège est arrivé à la maison du mari, il fait trois fois le tour

du vttlà ou petit mur qui l'enclôt, comme c'est assez souvent le cas en

Imerinâ, puis trois fois le tour de la maison, et enfin trois fois le tour

du foyer : cette procession symbolique a pour but de resserrer les liens

qui attachent la jeune femme à sa nouvelle demeure et de l'empêcher

de l'abandonner. On s'asseoit alors, et le mpihabary, le porte-paroles du

mari , fait le récit de la cérémonie du mariage pour les personnes qui n'y

ont pas assisté, loue l'accueil courtois que le marié et ses compagnons

ont reçu, l'excellence des mets du repas et les prévenances dont chacun a

été l'objet, et il termine en adressant des remerciements chaleureux aux

mpanatitrâ, aux livreurs, pour le concours qu'ils leur ont apporté. On

prend alors un nouveau repas en commun au cours duquel, comme

fl Toutefois, il n'a tous ses effets que femme est lalsa-pakâ [lorsqu'elle a poussé

lorsque des enfants en sont nés, lorsque la des racines], comme disent les Merinâ.



184 MADAGASCAR.

chez les parents de la mariée, les mariés mangent du miel et des petits

poissons grillés avec la même cuiller et dans la même assiette. Entre

temps, un des convives, pour symboliser l'union qui doit dorénavant

régner entre les deux époux, les enveloppe dans un beau lamba de

soie ou noue ensemble les bouts de leurs lambas (1)

,
que le mari dénoue

à la fin, marquant ainsi qu'il a seul le droit de rompre leur union.

Les mpanatitrâ, les livreurs, reçoivent alors des lololrâ ou dons de vic-

tuailles, comme les mpakâ, les preneurs, en ont reçu des parents de la

femme.

La cérémonie est finie'
2

' et les assistants prennent congé, en disant:

Arahaba! nahazo lokan-trano [Salut à vous qui êtes maintenant en mé-

nage], à quoi les mariés répondent : Azon-tsaotrareo! [Puissent vos sou-

haits se réaliser!], ou bien : Misaotra, manaraha ny sisa! [Merci! que les

célibataires suivent notre exemple!].

B. Chez les peuplades autres que les Merinâ. — Se marier, manam-

bady, en Imerina, se dit dans les autres provinces mànambalij , ou bien

mirai-bao, manakc-bao [s'unir, s'approcher l'un de l'autre].

Chez les peuplades autres que les Merinâ, les cérémonies du mariage

sont moins pompeuses et diffèrent par certains détails : les cadeaux aux

beaux-parents comme ceux à la future sont naturellement moins nombreux

et moins riches et ne consistent guère qu'en un ou plusieurs bœufs pour

les parents, et pour la future, en un lamba et un akanjô [canezou] d'étoffe

commune qu'accompagnent des colliers et bracelets de verroterie, quelque-

fois des anneaux et des bagues de cuivre ou d'argent. Mais, dans toute l'île,

au moment où la jeune fille va quitter la maison paternelle, ses parents la

bénissent, soit en l'aspergeant du bout des doigts avec quelques gouttes

d'eau (3)
, soit, comme dans l'ancien temps, en projetant sur elle quelques

O Ampifamalorina ny lambanny mpivady liques ou protestantes sont fréquents; le

vao mitoknn-trano, hahamarin-tokantrano, premier célébré selon les rites chrétiens a

comme ils disent. eu lieu en juin 1866 (Ellis, Madagascar

(
2

> Pour celte cérémonie, les gens riches rmisiled, 1867, p. 4ii).

louent des chanteurs et des musiciens, et, (3) Mifafij ranô ou mitsipy ranii dans les

dans ce cas, on organise des danses. Au- provinces des côtes et mitso-dranô en Ime-

jourd'hui. les mariages aux églises catho- rinâ.



ETHNOGRAPHIE. 185

gouttes de salive (1) ou du sang dune victime immolée à cet effet (2)

;

en même temps, ils appellent sur elle et son mari les bénédictions de

Dieu et de leurs ancêtres, les suppliant de leur donner longue vie,

bonheur, richesses et surtout une nombreuse postérité [Maroafara aman-

dimby!] et demandant que leurs destinées s'accordent (3)
.

Chez les Sihanakâ et les Bezanozanô, c'est avec une tige de roseau

trempée dans de l'eau que l'homme le plus âgé de la famille asperge les

époux. Chez les Betsimisarakë, dès que la jeune femme est arrivée chez

son mari, les deux mères bénissent successivement le nouveau couple (4)

et leur donnent les conseils que leur suggère leur expérience : la mère

de la fille fait promettre à son gendre d'être bon pour sa femme, de ne

pas la battre, de la bien nourrir et de lui faire une vie agréable; le

mariage est dès lors conclu, et le marié donne d'ordinaire à la mère de

sa femme, en remerciement des soins qu'elle lui a prodigués pendants on

enfance, un veau ou un ou deux arîary [une ou deux pièces de cinq

francs], et la mariée, à celle de son mari, un kirobô [soit 1 fr. 2 5]
(5

^.

Chez les peuplades agricoles, comme chez les Merinâ, le futur, sauf

s'il est de race noble, va chercher lui-même sa future, car même coha-

bitant avec lui depuis un temps plus ou moins long, elle a dû retourner

chez ses parents avant la demande en mariage officielle. Chez les An-

tankaranâ et les Sakalavâ, comme chez les autres peuplades pastorales,

son fiancé l'attend chez son père, entouré de parents et d'amis; quand

la jeune femme, que sa future belle-mère et les proches parents du futur

sont allés chercher, arrive chez son futur beau-père accompagnée de sa

mère, de ses parents et des femmes esclaves (aujourd'hui des servantes)

de sa famille , vêtus de leurs plus beaux atours , ces dernières portant cha-

f
1

' Voir dans le tome suivant le rôle que de digressions ; il y en a qui durent deux

joue la salive dans la religion et la magie et même trois heures,

malgaches. <4 > Mifafyranô [elles les aspergent d'eau].

<2 ' Mi/afy ra [ils l'aspergent de sang]. <
5

) Dans l'Est, on appelle ce cadeau du
P) Cette invocation est généralement in- gendre à sa belle-mère diafotakâ; il corres-

terminable, le chef de famille e'numérant pond au sohm-babenâ des Merina [c'est-à-

les noms de tous leurs ancêlres les uns dire aux remerciements pour avoir porté sa

après les autres et se livrant à toutes sortes femme sur son dos lorsqu'elle était enfant].

ETHNOGRAPHIE. ai
i

lUPMlfElUE NATIONALE.



186 MADAGASCAR.

cune un sahafâ ou van de bois contenant soit du riz, soit du maïs, elle va

modestement s'asseoir dans un coin de la case et attend patiemment que

son futur vienne lui offrir une des cuisses d'un poulet cuit pour cette céré-

monie; si elle l'accepte et la mange pendant que le futur mange l'autre'
1
',

le mariage est définitif, à condition toutefois que la femme devienne

enceinte, car il n'a tous ses effets, n'est réel, que lorsque des enfants en

sont nés : avant la naissance du premier, le mari
,
pour avoir des droits incon-

testables sur la femme et ses enfants, doit donner à ses beaux-parents

un bœuf, et aux parents les plus proches, un cadeau d'étoffe ou de riz.

Au repas toujours copieux qui a lieu ensuite, repas composé de riz ou

de maïs et de bœuf rôti \saly vanàanâ\ , arrosé d'abondantes rasades de

robok'antely [d'hydromel] ou de toakâ [de rhum], les mariés, comme en

Imerinâ, afin de marquer leur union et leur affection, mangent pour

la première et unique fois de leur vie dans le même plat (2)
; le père et la

mère de la mariée s'abstiennent généralement d'v prendre part.

Certaines fois , les nouveaux époux restent tout l'après-midi assis à côté

l'un de l'autre, silencieux, tandis que les assistants continuent à manger,

boire et caqueter [mihîratsâ], et ils ne se retirent que la nuit venue.

D'autres fois, ils se rendent aussitôt après le repas chez eux, accompagnés

de leurs parents, de leurs amis et de leurs serviteurs, tous chantant et

dansant.

Chez les Bezanozanô où, comme chez les Merinâ, c'est le futur qui

va prendre la future chez elle, il est d'usage qu'avant de le suivre elle

réunisse autour d'elle toutes les autres jeunes filles du village et rivalise

de beauté, de charmes et de parures avec elles, qui ont aussi, pour la

circonstance, revêtu leurs plus beaux atours : c'est Yampilahanâ , l'exhibi-

tion, la comparaison.

Chez les Antimoronâ, ce n'est, comme nous lavons déjà dit, qu'après

que les fiancés ont cohabité une semaine qu'on procède à la cérémonie du

mariage : il est fort rare que, pendant ou après ce stage, la femme aban-

;i
' Vincent Noël, Recherches sur les Sa- <

2
) A. Grandidif.r, 1867, Notes manu-

kalaves, Bulletin de la Société de Géographie de scrites , p. 577. et Rev. A. Walen, Antanan.

Paris, i843, p. 295. Animal, i884, p. 53.



ETHNOGRAPHIE. 187

donne son fiancé, parce qu'elle trouverait très difficilement un nouveau

mari; ils demandent alors le consentement de leurs parents respectifs et

leur bénédiction, puis le futur fait à ses beaux-parents les trois cadeaux

rituels (1)
; après le troisième cadeau, c'est-à-dire quinze jours après le

consentement des parents, le mariage est définitivement conclu, et ce

jour-là même, la femme, qui a selon l'usage réintégré le domicile pater-

nel, s'en va chez son mari, escortée des parentes et amies qui portent son

mobilier, soit vingt ou trente nattes pour tapisser le plancher et les murs

de sa nouvelle demeure, un lot de nattes fines pour se coucher, quatre

à cinq paniers de riz pilé, un coq, un miroir, une calebasse de graisse,

une cuillère à pot, un gobelet pour puiser l'eau dans la jarre et un van

de bois, tous ustensiles symboliques des occupations qui incombent aux

ménagères malgaches. Arrivé à la maison nuptiale, le cortège en fait

trois fois le tour, comme le font aussi les Merinâ, puis, s'arrêtant devant

la porte, tous saluent le mari et ses amis qui sont à l'intérieur et qui

sortent, tandis que la femme et ses compagnes y pénètrent et, après y

avoir déposé ce qu'elles apportent, mettent tout en ordre.

Quand, dans un village de l'Imoronâ, il y a plusieurs jeunes filles à

marier, leurs parents les mènent dans un village voisin où se trouvent, au

contraire, des jeunes gens célibataires et des veufs; ils les mettent en

demeure de choisir parmi eux ceux qui leur agréent pour époux; or, dit

le Rév. G. A. Shaw (2)
, les jeunes gens acceptent volontiers cette manière

de faire, et il parait que ce ne sont pas toujours les célibataires qui sont

le plus demandés : les veufs qui ont une bonne réputation comme maris,

et même parfois des hommes mariés, car il n'y a pas de déshonneur à ne

pas être la seule femme d'un individu, leur sont souvent préférés. Une

semaine est laissée à ces couples pour s'assurer qu'ils se conviennent,

après quoi a lieu la cérémonie du mariage dont nous venons de parler.

Jadis, chez les Antanosy, on tuait beaucoup de bœufs à l'occasion du

mariage des roandrianâ ou nobles, et Yombiasy ou prêtre devin, après

leur avoir souhaité tous les biens temporels qu'ils pouvaient désirer,

(1) Voir plus haut, p. 177, notule b. — < 2) Antanan. Animal, 1894, p. 207.

24.



188 MADAGASCAR.

liait ensemble les cheveux des deux époux, puis le mari mettait son

genou sur celui de sa femme, ce qui terminait la cérémonie proprement

dite [iaha-bao (l'union qui commence)] ; ensuite avaient lieu le festin,

les chants et les danses qui en étaient l'accompagnement obligé, avec

grand renfort à'antsivâ [de conques marines] et tfhazolahy [de tambours].

1 o° Mariages manambady-lovâ ou mitondra loloiiâ.' — Dans ces ma-

riages, la veuve, faisant partie de l'héritage de son mari, ne recouvrait pas

sa liberté lorsqu'il mourait, elle était vady lova ou enlin-dolohâ et devenait

de droit la femme de l'aîné des frères survivants ou de son héritier.

ii° Mariages temporaires.— Outre iefanambadianâ marina, le vrai ma-

riage dont nous venons de parler, les Malgaches contractent des mariages

temporaires [Janambadianâ an-tsirakâ (mariages contractés au bord de la

mer, loin du pays), comme les appellent les Merinâ, oufanambadiana misy

fetrâ (mariages sous condition, avec restriction), comme les appellent les

autres peuplades].

Chez les Betsimisaraka, les Sakalavâ, etc., le prétendant débattait avec

la femme qu'il voulait épouser pour une ou plusieurs années la somme

qu'il lui donnerait, et, l'accord établi, ils convoquaient leurs parents aux-

quels ils donnaient une pièce d'argent [orim-balô (1)

]
pour valider leur

mariage; à l'expiration du contrat, la femme avait le droit de reprendre

sa liberté, mais, si l'accord se prolongeait, on remplissait les mêmes

formalités que précédemment : les époux étaient des vady volambitâ.

Lorsqu'un enfant naissait de cette union à ternie, le mari était obligé

de donner à ses beaux -parents le vody ondry ou fandeo, et le mariage

devenait définitif.

Quand un Merinâ allait vivre hors de sa province, allait commercer

au loin, il se mariait temporairement, prenant une épouse ce au bord de

la mer^ [rady an-tsirakâ] comme il disait, qui était surtout une associée.

Lors de la dissolution de ces sortes de communautés, les époux s'en parta-

''' Ce mot (Vorim-baln signifie trpierre conlrals entre clans comme entre parlicu-

plantée en terre (pour commémorer un licrs, et on a conservé celte expression pour

pacte, un traité)». C'était ainsi, en effet, indiquer tout acte par lequel on conclut un

qu'autrefois on donnait leur validité aux accord, une convention.



ETHNOGRAPHIE. 189

geaient les acquêts [mizara mantà\ par parts égales, argent, récoltes, croît

des bestiaux, et non comme clans les mariages ordinaires après divorce,

où le mari prend les deux tiers et la femme un tiers seulement.

Lorsqu'un fonctionnaire était envoyé hors de rimerinâ, il emmenait

toujours une concubine, une tsîndry fé ou angangâ, qui jouait le rôle

d'épouse pendant son éloignement du domicile conjugal ; il n'était pas

rare que la femme légitime choisît elle-même cette tsîndry fé parmi ses

esclaves.

Telles sont les cérémonies qui consacraient le mariage et après les-

quelles il produisait tous ses effets; mais les Malgaches ne se conten-

taient pas toujours d'une seule femme. Nous allons maintenant exposer

les usages relatifs à la polygamie.

12° Polygamie (1)
. — cr C'est une prérogative des hommes [fanjahan-

dehilahy~\ d'épouser plusieurs femmes, et personne ne peut les en empê-

i: La polyandrie a aussi existé à Madagascar, mais tout à fait exceptionnellement W.

"' Polyandrie. — Majeur raconte les faits suivants dont il a été le témoin pendant son voyage dans le nord
de l'île en 1776 : iLa province du Cap d'Ambre, c'est-à-dire la pointe nord de Madagascar que limite le

là' parallèle, est très peu peuplée; son roi Lamboinà, en convoquant le ban et l'arrière-ban de ses sujets,

ne pouvait réunir que 5oo hommes en état de porter les armes. Ses sujets sont les descendants d'habitants

de la province d'Antangenà (partie du BoinS), qui, à la suite d'une guerre civile malheureuse, ont été

chassés de leur pays natal et qu'un très petit nombre de femmes a suivis dans leur exil ; cette rareté de

femmes a fait que plusieurs frères en entretiennent une en commun, dont les enfants sont reconnus par

tous. Le premier garçon né dans ces unions ou associations est considéré comme l'héritier légitime» (Voyage

dans le nord de Madagascar en 177a, Manuscrit du British Muséum et Copie de la Bibl. Graniidier, p. 53,

et Bulletin de l'Académie malgache, 1912, p. i35-i 36). L'équilibre entre les sexes s'est du reste rapidement

rétabli, et il y a longtemps que ces usages ont disparu.

En Imerinâ, la veuve entin-dolohâ (c'est-à-dire, comme nous l'avons vu page 188 et comme nous le verrons

au paragraphe du Veuvage, p. 239-262) était non seulement de droit la femme du frère aîné de son mari

délunt, mais aussi, du consentement de celui-ci, celle des autres frères, vady marolahy [litt. : l'épouse de

beaucoup d'hommes] comme on disait; à la fin du xvin' siècle, Andrianampoinimerinâ' a mis fin à cette

pratique en ordonnant que la veuve dont les frères du défunt voudraient jouir en commun recouvrerait

de ce fait sa liberté et pourrait dès lors disposer de sa personne à son gré.

De tout temps et encore récemment, une femme malgache, sans avoir à proprement dire plusieurs maris,

était cependant obligée par les lilin-drazana [par les lois des ancêtres] d'accepter dans le lit conjugal, en

l'absence de son mari, les frères de sang de celui-ci, ainsi que ses beaux-frères et cousins par alliance, pour

qui elle était toham-baly, l'épouse commune (voir plus haut, p. i54-i56, et plus loin, p. 218), et les inchV

vidus surpris en flagrant délit d'adultère avaient la possibilité de racheter leur faute, de mahadyla vavâ

[d'arrêter les récriminations], en proposant au mari de partager ses charges de famille et de prendre pour

eux deux la femme et les enfants, transaction, a dit Andrianampoinimerinâ, que l'offensé est libre d'accepter

ou de refuser (Julien, Instit. j>olit. et soc. de Madagascar, t. I, p. 32 5).

Nous avons dit plus haut que les reines, à Madagascar, avaient toute liberté de prendre pour époux tels

hommes qui leur agréaient et d'en changer suivant leur caprice, sans que personne pensât à mal; il y en

avait qui en prenaient plusieurs à la fois : le baron de Mackau , qui a visité la cote orientale à bord du Golo

en 1818, parle d'une reine de celte région, la reine Tsibahana, qui en avait quatre (Arch. Minist. Colonies),

et l'un de nous a vu la reine du Ménabé, Naharovâ, que suivaient deux époux.



190 MADAGASCAR.

cher, puisque moi, qui suis le maître, je leur reconnais ce droit», a dit,

à la fin du xvme
siècle, Andrianampoinimerinâ, le fondateur de la puis-

sance merinâ, dans son habary au sujet du mariage. Et en effet, lorsque

leurs moyens le leur permettaient, les Malgaches avaient d'ordinaire,

jusque tout récemment, plusieurs femmes, ce qui, à leurs yeux, était un

honneur; toutefois, dans les peuplades du Sud de l'île, chez lesquelles la

femme est moins considérée et moins bien traitée que dans le Centre et

dans le Nord, les hommes en épousaient aussi plusieurs, mais, disaient-

ils, «pour les faire travailler à leur profit».

Le nombre de ces épouses ne dépassait guère généralement deux ou

trois; il n'était pas, du reste, limité, surtout pour les chefs de la plupart

des peuplades (1)
; cependant, chez les Merinâ, même pour les princes, il

ne pouvait être supérieur à six ou sept, le souverain seul avait le privilège

d'en avoir douze'2
' : ces douze épouses, vadij roa ambij ni/ folô, comme

on les appelait, et qui d'ailleurs n'étaient pas toujours au complet (3)

,

étaient, chez les Merinâ, un apanage de la royauté, de sorte que, lors
•

(1) Ii y a de ces chefs qui ont eu des étant, aux yeux des Merinâ, cabalistique,

harems bien garnis, contenant quelquefois marquant le caractère parfait, complet, de

jusqu'à 5o femmes et plus' a
'. tout ce qui se rapporte à la royauté : il y

' 2 ' Jusqu'à Andriamasinavalonâ, les rois a les « douze roisu, les tt douze montagnes

du centre de l'île n'ont jamais eu que trois sacrées «, etc.

ou quatre épouses, souvent deux seulement; '
3

> Radamâ 1
er n'en a, dit-on, jamais eu

c'est lui qui, au commencement du xvmc plus de sept, non compris bien entendu

siècle, a inauguré l'usage, pour les souve- son ltely son, c'est-à-dire son harem de con-

rains merinâ, d'en avoir douze, ce nombre cubines.

(
'1
' Chez les Antankaranâ, en 1785, le rhpf Laniboinâ en avait soixante (Benyowski et J. de la Salle);

chez les Sakalavà du Nord-Ouest, le roi Tsimanatonâ, en 1709, dix-huit, trtoutes fort grasses, car ce roi

les aime ainsi» (Le Siech de 1.1 Meiiveille, Coll. Ouvr. anc. Madag., t. III, p. 630, note); chez les Sakalava

de l'Ouest, le roi de Sadia, au Ménabé, en 1617. qui était alors âgé de go ans en possédait douze, survi-

vantes des trente qu'il avait eues dans le cours de son existence (R. P. Luis Mariano, Coll. Ouvr. anc.

Madag., t. II, p. a 53, note); chez les Barâ, le vieux chef Ramieba, quarante, son neveu Inapakâ, récemment

décédé, de cinquante à soixante; et Ivoalrâ, dit-on, des centaines; chez les Antanala d'ikongo, le roi Tsi-

andraofana, dix, en 1875; chez les Betsimisarakâ, le chef de la cote au Sud de la baie d'Antongil, en 166 3,

vingt-quatre (Carpeao dc Saussaie, Voy. à Madagascar), etc.

Quant aux chefs antimoronâ, qui sont des descendants d'Arabes et qui ont conservé quelques-unes des

nwurs de leurs ancêtres, ils entretiennent dans leurs harems quatre épouses légitimes de caste noble, ayant

chacune sa maison (celle de la vadibé, de l'épouse principale, appelée fenovohï [litt. : qui est pleine d'argent]

et les trois autres respectivement fenobaraktï [litt. : qui est remplie de dignité], imarovahy [litt. : les mille

lianes] et ilakatv [litt. : les castagnettes]), et de nombreuses ankoba ou concubines de caste roturière

réparties dans trois maisons (nommées respectivement itamainoro, ambodivoambâ et ambaravarankobâ) , qui

entourent dans le rovâ la maison du chef (Julien, Intt. polit, et soc. Madag., t. I, p. 66-47).



ETHNOGRAPHIE. 191

même que le souverain était une reine, celle-ci avait ses vady roa ambij

ny folô, dont le nom était cité dans tous les kabary ou assemblées

olïicielles comme l'un des grands corps de l'Etat; à la mort de son père,

le fils et successeur héritait de tout le sérail paternel, sa mère exceptée,

vady lova [épouses transmises par héritage] comme on les appelait,

sérail auquel il ajoutait qui bon lui semblait.

Cet usage de la pluralité des femmes (1) était la cause de discussions fré-

quentes et de discorde dans les familles. Le nom par lequel les Malgaches

désignent la polygamie
,
fampirafesanâ , mot dont la racine est râfy, c'est-

à-dire rr ennemie , adversaire», et qui signifie rr ce qui engendre l'inimitié»,

est du reste suggestif; épouser plusieurs femmes, c'était mampîrafy, faire

des rivales , des ennemies (2
', car les diverses épouses d'un même homme

,

si elles semblaient vivre en assez bonne intelligence entre elles (3)
, n'en

passaient pas moins souvent leur temps à se jalouser et à se quereller (4)
,

non par jalousie, mais pour des questions d'intérêt.

Chez les Merinà, quand un homme déjà marié voulait épouser une

nouvelle femme, après entente avec elle, il en demandait l'autorisation,

(I
> Usage qui avait pour but, comme l'on

peut penser, de donner une pleine satis-

faction aux passions grossières des Mal-

gaches et aussi à leur très vif désir d'avoir

une nombreuse progéniture, mais il était

dû également au destin, puisque, disent les

Merinâ : a Si une femme mariée allume

deux chandelles dans la maison conjugale

ou bien achète un poulet blanc, son mari

prendra une seconde femme », etc.

> trLes Malgaches ont pluralité de fem-

mes suivant les moyens qu'ils ont de les

nourrir (jusques à 20 et a5, enfermées dans

un enclos de grands pieux, où elles ont

chacune leur petite maison et où les nègres

n'osent entrer sous peine de la vie), ce

qu'ils appellent manpirafe, comme qui di-

rait k faire des ennemies», car les femmes

d'un seul mari s'entre-haïssent à mort et,

par le mot mirafe, elles s'entr'appellent

«ennemies» sans pour cela s'entr'injurier»

(Flacourt, Hist. de Madag., 1661, p. 85).

f
3

' Le R. P. Luis Mariano dit : «Les

femmes sont enchantées que leurs maris

aient plusieurs épouses; elles sont heu-

reuses de cette promiscuité, parce que le

service du ménage leur est plus léger»

[Coll. Ouvr. anc. Madag., t. II, p. 2 5 a, note).

(
4

) Ampirafesinâ, litt. : vivant eu rivalité,

comme elles disent (
a
'.

' A coté de proverbes qui font l'éloge de la polygamie, il en est qui font allusion aux querelles intestines

qui en sont fréquemment la conséquence, comme les suivants : Ingahibe mampîrafy, tonga telo vao latsa-bidy

[Lorsqu'un pauvre homme épouse une deuxième femme et qu'ils sont trois dans la maison, tout va de mal

en pis]; Mandefitra muna-mahilsy, toa vadibé [Avoir raison et être conspuée, voilà le sort de la première

femme] (Cocsixs, Ohabolana, n 'ii37 et 1579); Ny mpirafy tsy mifanlcaminy, fa Isy mifankalia [Les rivales

ne se fréquentent pas , car elles ne s'aiment pas] (R. P. Callet, Bull. Acad. Malg.. igo3, p. 199), etc.



192 MADAGASCAR.

soit à la première, à la ramatoa [l'aînée], soit plutôt à \avady kely, à la

dernière venue, s'il était déjà polygame, puis aux autres, leur offrant un

un tahâ (1)
, un cadeau pour acheter leur consentement.

Lorsque, ce qui était rare, une femme refusait son consentement, son

mari n'avait pas d'autre moyen de passer outre que de divorcer ou de

la répudier, de la suspendre de ses fonctions d'épouse [manantom-bady]

en lui donnant le taha ratsy, cadeau injurieux qui consistait en une

poignée d'étoupe, un bâton et un coq rouge, et par lequel son mari lui

faisait connaître sa volonté de la laisser vieillir sans jamais lui donner

l'autorisation de se remarier.

Quand les époux étaient tombés d'accord au sujet des compensations,

ce qui n'allait pas sans de vives discussions et un âpre marchandage, le

mari convoquait les parents de sa femme ou de ses femmes et le chef de

sa famille, et les avisait de ses desseins et du tahâ ou don qui était convenu

avec la vadibé (la première femme) et les vady masay (les femmes secon-

daires) (2)
.

Ce n'est qu'après ces préliminaires, souvent fort longs, qu'on faisait

dans la forme ordinaire la demande en mariage aux parents de la future

vady kely [de la petite femme ou dernière en date]. Le jour de son entrée

dans le domicile conjugal [dans le tranolahy], jour qui était fixé par la

vady hé, on tuait un mouton, dont une moitié était portée au père de

I
1

' Tahâ, cYst-à-dire une compensation, la seconde s'appelait souvent la vady aivô,

une indemnité, d'après le mot arabe qui la femme intermédiaire. La dernière venue

signifie rrsacrifieen
' a

). s'appelait toujours la vady kely, la petite

'
2

' Quand il n'y avait que trois femmes, femme.

l°> Bafalsy [trChère et vénérable amie], disait-il à la vady hé, par exemple, je vais te donner une jeune

sœur, mais sois assurée que je n'en continuerai pas moins à te rendre heureuse. Je te donne comme tahâ,

comme compensation, cinq piastres, c'est une forte somme. i> La rajiUsy commençait par s'indigner : (tJe

ne veux pas de rivale, dit-elle, divorçons)-, puis, après un long palabre pendant lequel le mari s'efforçait

de la calmer, elle finissait d'ordinaire par céder, à la condition qu'il lui serait alloué une somme plus lorte

ou bien un ou plusieurs esclaves' 11
. L'entente faite avec la vady bé, avec la première femme, le mari enga-

geait des pourparlers avec les autres afin de fixer le cadeau à leur faire ou, à mieux dire, l'indemnité à leur

payer, le vidim-pandrianâ [litt. : (le cadeau) pour acheter le (droit de disposer du) lit] ou ieio-pan-

drianâ [litt. : (le cadeau) pour qu'elles quittent (momentanément) le lit], comme ils disaient, indemnité

pour obtenir leur consentement à ce que le tour de partager la couche nuptiale fût, pour chacune, retardé

d'un jour.

f11 Quelquefois même, le tahâ, la compensation, à la moitié de ses services, ou, si on le vendait, a la

consistait en un deini-esclave, c'est-à-dire dans le droit moitié de son prix.



ETHNOGRAPHIE. 193

la future et dont l'autre était donnée aux pères des anciennes, et les

parents du mari allaient la chercher processionnellement, tandis que

celui-ci l'attendait aux côtés de sa vathj hé, de sa première femme, tout

le monde en habits de fête.

Lorsque le cortège était arrivé à la porte de la maison conjugale, la

nouvelle venue saluait son mari ainsi que ses femmes, auxquelles elle

disait : cr Je ne viens pas ici en ennemie, je suis votre cadette, votre

enfant, et je suivrai vos avis n (
l
>, à quoi la première des femmes répondait :

cr Voici notre mari devant qui nous sommes toutes égales. Ne crois pas que

je sois ton ennemie, je suis ton aînée, je suis ta mère, et tu peux compter

sur moi» (2)

,
puis elle remerciait les assistants'

3
'. Les mpakâ, ceux qui

avaient été quérir la nouvelle mariée à son domicile et porté à ses parents

les présents obligatoires, rendaient alors compte de leur mission, puis,

après être restées assises quelque temps en face l'une de l'autre
((l)

et avoir

mangé un peu de sosoa, de soupe de riz, les deux femmes faisaient servir

un repas aux assistants qui se retiraient ensuite. Le mari passait la nuit,

et dans certaines peuplades plusieurs nuits (5)
, avec sa nouvelle femme.

Mais si un homme déjà marié prenait une nouvelle épouse sans en

avoir préalablement informé ses femmes légitimes et sans leur avoir payé

le tahâ ou la compensation ordinaire, le vidim-pandrianâ ou l'indemnité

d'usage, celle qui le surprenait en flagrant délit
(G)

pouvait, à son gré,

soit rompre les liens qui l'attachaient au coupable, soit demander des

dommages-intérêts, d'ordinaire 3o piastres.

I
1

' Tsy avy ho rafy alio , Razoky, fa avy

ho zandry ary ho zanaka, hahay manaraka

anao.

(2 ) Indro ny vadintsikia hampitovy anlsikia,

fa izaho tsy rafy nao
, fa zoky nao sy reny nao

,

raha mahay manaraka ahy hianao.

(3) Arahaba ! nahatsindry kibo !

W Tahanâ [après s'être exhibées], sui-

vant l'expression malgache. — On avait,

en effet, l'usage de mampitahâ, de mampa-

fahita eo alatranô, c'est-à-dire de confronter

le jour de ses noces la nouvelle épouse, la

ETHNOGRAPHIE.

vady kely, avec la vady M et les vady masay

lorsqu'il y en avait, de les mettre en pré-

sence les unes des autres revêtues de leurs

plus beaux atours, établissant entre elles

une sorte de concours public dans la cour

de la maison.

(5) Chez les Sahavoay (peuplade du Sud-

Est), par exemple, le mari doit consacrer

les huit premiers jours tout entiers à la

nouvelle femme qu'il vient d'épouser.

' G ' En délit de tra-drajy [en commerce

illicite], comme ils disent.

IMI'IUlirniE NATtO!i.lLE.



194 MADAGASCAR.

Andrianampoinimerinà a ordonné que les Merina qui prendraient une

nouvelle femme devraient lui donner en hommage [hasiniï] une piastre,

sans quoi le mariage ne serait pas valable. Radamâ I
er a élevé la taxe,

pour chaque mariage, à 1 5 piastres, mais, pour célébrer cette céré-

monie, il fournissait la poudre dont la fabrication était un monopole

roval (1)
.

Les diverses femmes d'un Merina tantôt demeuraient dans la même

maison, tantôt avaient chacune leur maison spéciale, suivant la fortune

du mari ; elles avaient un numéro d'ordre d'après la date de leur entrée

dans la maison du mari [vady faharay, vady faharoa, vady fahatelô , etc.

(épouse n° 1, épouse n° 2, n° 3, etc.)], sans que pour cela la ramatoa,

la première en date, eût autorité sur ses rivales : chacune avait ses

droits de propriété et autres, aussi bien définis que ceux de la première,

et leurs enfants héritaient de leurs droits.

Chez les autres peuplades, le lahâ, la comparaison entre la nouvelle

épouse et la vadibé, avait également lieu : assises en face l'une de

l'autre au milieu de leurs parents et amis, elles se dévisageaient, se

regardaient fixement, et les Salakava croyaient que celle qui baissait les

yeux la première aurait moins d'autorité sur son mari que ses rivales.

Si, après un temps assez long, aucune n'avait baissé les yeux, on tendait

entre elles un lamba et chacune s'en allait chez elle.

Dans ces ménages polygames, chaque femme avait sa maison, sa case

particulière bâtie à côté de celles de ses partenaires dans le même vil-

lage; chez les Betsileo, elles avaient même un valà, un petit hameau

enclos d'une haie de nopals ou d'un petit mur, et ces valâ étaient rangés

autour de celui, plus important, qu'habitait leur maître et seigneur et

où résidait la vadibé, la première femme. Chez les Tsimihety cepen-

dant, comme chez les Merina peu fortunés, elles vivaient sous le même

toit, sous la direction de la plus âgée (2)
.

Il y avait un rr roulement y> régulier entre les diverses femmes , chacune

f 1 ' Hastie, 1818 (Bulletin de l'Académie '
2

' Guide de l'immigrant à Madagascar,

malgache, i()o3, p. i85-i 86). t. I, 1899, p. 377.



ETHNOGRAPHIE. 195

ayant sa nuit à tour de rôle, suivant son numéro d'entrée clans le ménage (1)

;

mais elles étaient fort attentives à ce que leur mari commun ne passât

pas plus de temps dans la case de leurs rivales que dans la leur, qu'il

sortit le matin à la même heure de chacune des cases où il avait couché (2)

,

qu'il ne mangeât pas plus souvent chez l'une que chez l'autre (3)

,
qu'il

fit les mêmes cadeaux à toutes, de sorte que le pauvre homme, tiraillé,

écartelé par ses susceptibles épouses qui, pour les motifs les plus futiles,

s'en allaient tezitrâ, fâchées, chez leurs parents, n'avait guère de tran-

quillité et passait son temps à courir d'un village à un autre pour faire

réintégrer aux fugitives le domicile conjugal, car il n'était pas plutôt

rentré en grâce auprès de l'une d'elles que c'était à recommencer avec

une autre.

Les rois et les grands chefs n'observaient pas vis-à-vis de leurs femmes,

comme les simples particuliers, la coutume du «roulement» quotidien;

chacune d'elles ayant son village, ils leur consacraient d'une manière

régulière, à tour de rôle, les uns un mois, les autres une semaine ou

moins, pendant lesquels ils résidaient dans leurs villages respectifs.

Lorsque ces femmes n'étaient pas toutes du même rang, c'était celle qui

avait la plus haute origine qui était la vadibé, lors même qu'elle se fût

mariée plus récemment que les autres : ainsi, chez les rois Antanosy qui

épousaient indifféremment des femmes roandrianâ et cmakandrianâ^, les

roandrianâ avaient toujours le pas sur les autres. Dans le Nord-Ouest, on

donnait aux femmes des chefs du Boinâ le nom de Biby, mot souahili

signifiant «dame», « maîtresse».

La polygamie resta légale jusqu'au règne de Ranavalonâ II. La pre-

(1) C'est ce qui se passe dans la plupart

des pays de l'Orient, crll est permis, est-il

écrit dans le Koran (chap. xxm, 4g),

d'e'pouser les femmes qu'on a dotées,. . .

mais il faut qu'elles soient toutes satis-

faites, que chacune reçoive ce qui la doit

contenter, n

(2) Les Barii ne vont pas, comme la plu-

part des autres Malgaches, passer successi-

vement leurs nuits dans les cases de leurs

diverses femmes; ils habitent une maison

indépendante où leurs femmes se suc-

cèdent, chacune à son tour, pendant un
temps égal.

(3) Chez certaines peuplades Betsimisa-

rakâ, Antanosy, Betsileo, etc., les maris

mangent d'ordinaire chez la vadibé.

' 4) Voir le tome précédent, p. 208-309.

a5.



196 MADAGASCAR.

mière tentative d'interdiction de cette coutume date de 1878; dans les

instructions que Rainilaiarivony adressa cette année-là aux Sakaizambo-

hilrâ ou agents du gouvernement, il y avait un article, l'article 38,

qui était ainsi conçu : rrLa polygamie n'est pas tolérée dans le royaume

de Madagascar; s'il y a des hommes qui épousent plusieurs femmes, faites-

leur des remontrances et, s'ils ne les écoutent pas, amenez-les au Palais

pour qu'on les juge : le polygame payera 1 losô [2 fr. 5o] au Sakaizam-

bohitrâ qui l'aura amené au tribunal à Tananarive^. Mais c'est en 1881

qu'elle a été abolie officiellement, sinon effectivement : l'article 5o du

Gode merinâ, promulgué cette même année, défend en effet d'avoir plu-

sieurs femmes sous peine d'une amende de 10 bœufs et de 10 piastres

et, à défaut de payement, d'un emprisonnement d'autant de jours qu'il

y a de sikajy [0 fr. 62 5] dans la somme due; cette loi ne pouvait d'ail-

leurs avoir d'effet que dans la partie de l'île soumise aux Merinâ, et elle

n'y a même pas été strictement appliquée jusqu'au jour de notre conquête

de l'île W.

i3° Mariage des esclaves. — La loi malgache interdisait le mariage

entre gens libres et esclaves, qui étaient des vady fadij [litt. : qui ne

pouvaient se marier entre eux]'
2
', à moins que ces derniers ne fussent

préalablement affranchis; toute union de ce genre n'était qu'un concubi-

nage. Les officiers merinâ qui allaient en expédition ou en service hors

de rimerinâ emmenaient souvent avec eux une esclave, une tsindrtj fé

[litt. : une esclave qui se couche aux côtés de son maitre] (3) comme on

(1
' tfLes textes relatifs à l'interdiction

de la polygamie sont restés indifférents à la

grande masse des Malgaches , et le gouverne-

ment merinâ a laissé aller les choses comme
auparavant, sauf en des moments de crise

financière où, accueillant avec empresse-

ment toutes les dénonciations dictées soit

par zèle religieux, soit par haine ou esprit de

vengeance, les chefs frappaient d'amende,

pour délit de polygamie, ceux qu'aucune in-

lluence ne protégeait, tandis que de nom-

breux dignitaires de la Cour et de hauts

fonctionnaires étaient notoirement poly-

gamesn (Julien, Revue de Madagascar, 190^,

p. 106.)

I
2

' Au xvn" siècle, cependant, dit Fia-

court, (fies habitants de l'île de Sainte-

Marie, les Zafy Borahâ, ne répugnaient

pas à donner leur fille en mariage à des

esclaves, qu'ils traitaient du reste comme

leurs enfants n.

' 3 ' Sur les côtes, on appelait vahj sin-

dranô ou tsiampananinà les esclaves concu-

bines de leurs maîtres.



ETHNOGRAPHIE. 197

l'appelait, avec laquelle il cohabitait sans qu'il en résultât aucun lien

légal entre eux : les enfants issus de ces unions naissaient esclaves, à

moins que le père ne les adoptât ou, ce qui était le cas ordinaire, qu'il

n'affranchit la mère.

Chez les Merinâ, le mariage entre esclaves n'était pas soumis à la for-

malité du vodij ondry, ni, à la fin de la monarchie, à l'inscription : ils

consacraient leur union en donnant à leurs maîtres respectifs, sans le

consentement desquels ils ne pouvaient se marier, le hasinâ ou pièce

d'argent qui la validait; mais d'ordinaire ils vivaient simplement en

concubinage, car si les maîtres tenaient à ce que leurs esclaves femmes

eussent des enfants, ils ne se souciaient pas de donner, en cas de sépa-

ration, le tiers des biens de leurs esclaves hommes à leurs femmes ap-

partenant à un autre maître ; aussi disait-on de leurs mariages : hivadij

tsy to'mona, art/ hisaraka anio hiany [se marier, pour un esclave, est la

moindre des choses, car il peut se séparer le jour même de son mariage

si cette idée lui passe par la tête].

Lorsqu'une esclave mourait en couches ou lorsque son enfant était

mort-né, le maître de l'esclave père de l'enfant devait donner à celui de

la femme une esclave pour la remplacer.

ih° L'amour à Madagascar.— Les jugements qu'ont portés les auteurs

anciens et ceux que portent encore les Européens sur les relations des deux

sexes à Madagascar sont sévères et justes au point de vue de notre morale,

mais, dans une certaine mesure, injustes à l'égard d'individus apparte-

nant à une société fondée sur des conventions différentes des nôtres.

Beaucoup de nos compatriotes croient que l'amour à Madagascar se réduit

à un simple accouplement, qu'hommes et femmes sont plongés dans

une sensualité grossière |1J
; c'est une opinion fausse. Car, s'il est vrai qu'à

Madagascar l'amour dans le mariage est rare, comme on peut le penser

d'après les renseignements que nous avons donnés sur la manière dont

se font les fiançailles, il n'est pas moins vrai qu'il y a des ménages unis

I1 ' Elus, Hislory of Madagascar , t. I, galamment que les femmes malgaches sont

p. 107. — Souchu de Renneforl dit plus d'une crcomplexion amoureuse».



198 MADAGASCAR.

et affectionnés, et que comme partout il y a des hommes qui souffrent

pour une femme, et des femmes qui aiment leur mari ou leur amant d'un

amour profond. Nombreux sont les exemples qu'on en pourrait donner :

il n'est pas rare de voir un veuf ou une veuve manifester d'une ma-

nière touchante la douleur que leur cause la mort de leur conjoint; on

a vu des veuves demeurer des semaines et des mois à côté de la tombe

de leur époux, gémissant et pleurant; on a vu des femmes betsimisa-

rakà donner des preuves d'affection réelle et de dévouement méritoire

aux colons qui les avaient épousées, etc. En réalité, beaucoup de femmes

malgaches crsçavent aimer», comme l'a écrit un ancien voyageur, et la

meilleure preuve qu'on en puisse donner, c'est que nombre de colons,

venus à Madagascar avec l'intention de retourner un jour en Europe ou

aux îles Maurice ou Bourbon, y sont restés toute leur vie avec la femme

qu'ils y avaient épousée. Il faut toutefois dire que les Malgaches, n'étant

pas d'une nature démonstrative, ne dévoilent pas volontiers les secrets

de leur cœur : il paraît qu'en dépit de leurs sentiments intimes, les

jeunes femmes en général, surtout au commencement de leur mariage,

font montre d'indifférence à l'égard de leurs maris, ce qui n'est pas pour

plaire aux intéressés (1)
, et, lorsqu'elles souffrent du mal d'amour, elles

ont la douleur passive et se livrent rarement à des manifestations exté-

rieures.

Les Malgaches, hommes comme femmes, ne dédaignent pas de recourir

aux bons offices des sorciers, les uns pour gagner l'amour d'une belle qui

reste insensible à leurs assiduités ou pour ranimer celui d'une épouse

qui veut se séparer, les autres pour s'attacher un époux volage ou faire

la conquête d'un galant réfractaire à leurs charmes. Les mpilokalefoniï

,

comme on appelait les Antimoronâ d'origine arabe qui s'en allaient par

tout Madagascar vendant des amulettes, des talismans et des formules

magiques à toutes fins, en avaient naturellement ho safosafoiny viavy [pour

être caressé et aimé des femmes],fandraîlcilry valiny isy tiany [pour gar-

O Aussi les Merinâ ont-ils formulé le mifono avona [C'est mal de cacher sou

précepte suivant : Tsij melij ny manao fiiia amour sous des dehors hautains].



ETHNOGRAPHIE. 199

der une épouse qui veut s'en aller], etc. Dans certaines régions, notam-

ment dans le Sud, les femmes convaincues d'user de sortilèges pour se

faire aimer de leurs maris étaient mises à mort comme mpamosavy

,

comme sorcières.

Beaucoup de femmes sakalavâ et même d'hommes avaient encore, à

la fin du siècle dernier, la poitrine, les seins, surtout les bras, marbrés de

cicatrices, preuves d'amour que les jeunes époux ou les amants aimaient

à se donner, en se mordant au sang ou en se brûlant avec un fer rouge,

ou bien en se tailladant la peau avec un couteau : ces stigmates indélé-

biles, qui perpétuaient le souvenir de leurs ébats amoureux, étaient à

leurs yeux très honorables, et l'un de nous a vu des querelles et des

brouilleries dans un jeune ménage parce que la femme n'avait pas voulu

se prêter à ce jeu quelque peu douloureux.

Toutefois il n'en est pas de même partout; dans l'attachement des Mal-

gaches du Sud, des Barâ, des Antandroy et des Mahafaly, pour leurs

femmes, qui ont, il est vrai, dans ces peuplades une situation infime,

qui sont presque des esclaves, il n'y a ni affection réelle, ni tendresse,

il n'y a que de la sensualité : pour eux, cria femme est une machine à

plaisir, propre à faire des enfants, qu'ils renvoient lorsqu'elle a cessé de

plaire n m . Chez les Betsileo, cependant plus civilisés, et l'on peut ajouter

chez quelques Merinâ qui, comme les Betsileo, sont très intéressés, «• l'af-

fection des femmes pour leurs maris dure tant qu'il y a du riz et des vivres

à la maison, mais si la nourriture vient à manquer, la femme ne tarde

pas à retourner dans sa famille » (2)
. Du reste, si l'amour dans les ménages

malgaches est souvent absent, il en est de même de la confiance réci-

proque entre époux.

1 5° La fidélité \ Madagascar. — Si la chasteté est une vertu rare à

Madagascar, la fidélité conjugale n'y est guère plus commune. En réalité, il

y a peu de gens mariés fidèles l'un à l'autre et peu d'époux qui ne songent

pas à voir leur union brisée autrement que par la mort. Ce n'est guère

dans le Sud-Est et dans le Sud que chez les nobles Antimoronà (Antiony,

f 1 ' Lieutenant Bûhrer et capitaine Vacher.— '
2'Re'v. J.-H. RkiLE, Ant. Ann., 1899,1). 328.



200 MADAGASCAR.

Zafitsimaitô, etc.), chez leurs voisins les Antifasinà ou Zafisorona, qui

habitent Mahamaninâ et les bords du Manambavà , et les Antisakâ, et chez

certains clans mahafaly (l)

, dans le centre, chez les Zanakantitrâ (clan

d'Ambodiranô) (

'

3)
, et dans le Nord-Est chez les Antivongô'3

', que l'adul-

tère est un acte criminel et honteux, non toutefois qu'il y soit rare, comme

le fait préjuger la coutume qu'ont les Antimoronâ, lorsqu'ils reviennent

de voyage, de soumettre leurs femmes au jugement de Dieu : quand ils

arrivent, en effet, ils ne se rendent pas de suite chez eux, ils vont chez

le chef de leur famille et font prévenir leur femme qui accourt aussitôt;

il n'y a aucune manifestation de joie de part ni d'autre, aucune effu-

sion de cœur, nulle accolade ni embrassement; le mari exige que sa

femme, en présence des parents et des amis, prête le serment qu'elle

(1) Voir à YAppendice les nos 38 et 4i.

'2> Les Zanakantitrâ ne se marient qu'en

famille; ils sont réputés pour leur fidélité

en ménage, et les divorces sont rares parmi

eux.

< 3 ' L'Ivongô est la province comprise entre

l'Anové, dont l'embouchure est par iG°36'

lat. Nord, et la Manankatafâ, dont l'em-

bouchure est par 17 &', province située en

face de l'Ile Sainte -Marie. Ses habitants

sont, d'après le commandant Tralboux, des

descendants d'immigrants arabes qui ont

fondé, vers la fin du xiv e ou le commence-

ment du xv° siècle, une colonie en ces pa-

rages et dont une branche, connue sous le

nom d'Antitsimetô ou Zafitsimaïto, s'est éta-

blie dans le Sud-Est sur les bords du Ma-

tilanana. — wLes femmes de l'Ambanivolô

(entre la côte Est et l'Ankay), a écrit Du-

maine en 1790, ont des inclinations moins

libertines que sur la côte; les liens du ma-

riage y sont plus resserrés par les lois et

par les coutumes... L'adultère y est sévère-

ment puni (a)
.ï)

( °> On a prétendu (Guide de l'immigrant, 1S99, p. 877) que la fidélité conjugale était remarquablement

gardée par les Tsimihety (qui sont, comme Ton sait, assez nombreux dans la région de Mandritsara et entre

Mandritsara et la mer) et que le contraste était frappant entre leurs moeurs et celles des Merinà qui habitent

le même pays. Ils ne méritent pas cet éloge, car le commandant Tralboux, à qui l'on doit une étude intéres-

sante sur ce clan (Revue de Madagascar, mars iqo3, p. s3i et 23a), dit que, trtant que son enfant est à la

mamelle, il est interdit (Jndy) à une mère tsimihety d'avoir des relations avec un homme autre que son

marin, ce qui n'implique pas une fidélité à toute épreuve parmi les femmes de ce clan, et que l'adultère n'est

puni que d'une simple amende. Toutefois, dans certains cas, même dans les peuplades où les mœurs sont

les plus libres, chez les Merinà par exemple, qui sont du reste peut-être les seuls, les femmes, mariées ou

non, s'engagent à rester fidèles à leur mari ou à leur amant pendant un certain temps. M. Carol raconte avoir

assisté au diner d'adieu donné par la famille d'une jeune Hova à un Européen qui avait épousé cette jeune

fille à la mode du pays et qui s'en retournait en France pour une année; il lui avait proposé de l'emmener

avec lui, mais celle-ci, après lui avoir déclaré, très triste, qu'elle ne saurait se résoudre à quitter la terre de

ses ancêtres, l'avait mené devant son tombeau de famille : <r Puisque tu dois revenir dans un an, lui avait-

elle dit, je t'attendrai fidèlement, car tu es la chère moitié de moi-même. Si, au bout d'un an, tu nés pas

revenu, je me considérerai comme libre des liens qui nous unissent et j'épouserai un des nôtres. J en fais le

serment ici, serment qu'on ne viole pas.» Ce serment prononcé sur le tombeau des ancêtres, serment sacré

entre tous, a été maintes fois prononcé dans les mêmes conditions et toujours religieusement tenu.



ETHNOGRAPHIE. 201

lui a été fidèle pendant son absence et qu'elle subisse l'ordalie habi-

tuelle : car, dit-il, cr si tu n'as rien à te reprocher, tu es sûre de sortir

de l'épreuve saine et sauve; mais, si tu as péché, que les crocodiles

te dévorent!" On conduit la femme au bord de la rivière voisine, où

les crocodiles pullulent et qu'elle doit traverser à la nage : si elle sort

indemne de l'épreuve, son mari lui fait le cadeau qu'il lui rapporte de son

voyage et fête son retour, la bouteille de rhum en main; mais, si elle

refuse de se jeter à l'eau ou si elle est happée par un crocodile pendant

la traversée, il la répudie, et dès lors elle vit dans l'opprobre, sans trouver

homme qui veuille l'épouser (1)
. Nous ferons toutefois remarquer que le

mari faisait un long voyage, un voyage dangereux, et que, suivant la

croyance générale dans tout Madagascar, une femme qui commet l'adul-

tère dans ces conditions est toujours accusée de sorcellerie, et par consé-

quent criminelle au premier chef.

Partout ailleurs, l'adultère est un péché mignon, obligatoire même

dans certains cas; mais il est toutefois plus ou moins grand suivant les

circonstances et les individus, car le crime n'est pas dans l'acte même,

mais, comme nous le verrons, dans les circonstances où on le commet;

même les Roandrianâ ou nobles de l'Anosy (2)

,
qui sont cependant, comme

les nobles Antimoronâ, des descendants d'immigrants arabes, «s'ils

n'aiment pas qu'on leur parle de la lubricité de leurs filles et de leurs

femmes, ne se fâchent pourtant pas qu'on passe le temps avec elles,

pourvu qu'on en garde le secret » (3)
.

i6° La. jalousie À Madagascar. — «A Madagascar, les époux s'aiment

sans arrière-pensée et les maris ne sont pas jaloux, écrivait Mayeur en

iy85. Si l'un d'eux manque à la foi conjugale, il n'est point obligé de

faire réparation à l'autre; quelquefois même ils en plaisantent entre eux,

et un mari qui, après plusieurs années de cohabitation avec sa femme,

voit qu'elle n'a pas eu de galant pendant tout ce temps, lui en fait parfois

f 1 ' Cf. Shaw, The Arab élément in Soulh les Roandrianâ Antanosy, les infidélités des

East Madagascar, Antan.Ann., 189/1, p. 206. femmes ne font pas scandale, surtout si

'2 ' Chez les Antambahoakâ
,

qui sont, elles sont rémunérées,

comme Ton sait, de la même souche que (3
' Flacourt, Hist.dkMadag. , 1G6 1 , p. 87.

ETHNOGRAPHIE. 2Û

IHpniMEItlE NATtONAI.E.



202 MADAGASCAR.

le reproche : «Tu es heureuse, lui dit-il, que je t'aie épousée, puisque

personne ne t'a recherchée depuis que tu es avec moi »
(l)

.

Il est certain que très généralement les hommes ne sont pas jaloux:

et ont d'extrêmes complaisances pour leurs femmes; amants et maris ne

semblent pas, en effet, connaître le tourment de ce mal si commun chez

nous : nous avons vu, en parlant de la polyandrie, ainsi qu'au para-

graphe des tf Infidélités obligatoires ou autorisées » (2)

,
que les femmes

mariées étaient en diverses circonstances les «femmes de plusieurs

maris 55, et que le mari en titre, le mari véritable, ne s'offusquait nul-

lement de ces adultères qu'on pourrait qualifier de légaux. Et innom-

brables étaient les Malgaches qui considéraient comme un des devoirs

de l'hospitalité de prêter une de leurs femmes, la plus jeune et la plus

jolie d'ordinaire, à l'hôte de passage qu'ils voulaient honorer. Radamâ II

lui-même a maintes fois envoyé sa maîtresse bien-aimée, Rasoamezy (3)

,

passer une nuit avec des Européens pour qui il avait une estime par-

ticulière (4)
.

Toutefois, si la grande masse du peuple malgache, à l'instar de ses

ancêtres indo-mélanésiens, ne connaissait pas les tourments delajalousie,

il y a eu quelques peuplades, d'origine sémitique il est vrai, chez les-

quelles ce sentiment s'est montré autrefois dans toute sa force. Ainsi il

paraît qu'au xvne
siècle, sur la côte orientale, d'une part à l'île de Sainte-

Marie (5) et à la baie d'Antongil (G) qu'habitaient des descendants d'émi-

granls arabes, juifs et musulmans, d'autre part chez les Antambahoakâ,

d'origine arabe, et leurs voisins les Zatindriambelonâ (7)
, les hommes

étaient jaloux ce au delà de toute idée 55, « jusques à la fureur 57 ; ces peu-

plades ont bien changé de caractère depuis lors, car il n'y a pas aujour-

d'hui, sous ce rapport, de différence entre elles et les autres Malgaches.

(1) Voyages à Ancove en 1777 et en rautresexen(J?u//.i<w/.»Ma/g-.,io,i3,p.25o).

1785, Manuscr. British Muséum et Copie Bibl. <
2

' Voir p. 1 56-i 58 et 918.

Grandidier, p. 58 et 38. — Chapelier dit (3) Plus connue des Europe'ens sous le

de son côté, en i8o3 : «Jamais la jalousie nom de tr Mario.

n'a cause' de chagrin aux Malgaches», et (4) Notamment avec Lambert, dit duc

Hastie avoue, en 1817, tt n'avoir pu de'cou- d'Imerina, avec un neveu de Laborde, etc.

vrir aucune tendance de jalousie dans l'un ou (5~7) Voir à VAppendice les n
os 35-37-



ETHNOGRAPHIE. 203

Les Mahafaly semblent être les seuls qui aient conservé les habitudes de

jalousie apportées par certains immigrants d'outre-mer 11
'.

Quant aux rois et aux chefs des diverses peuplades, les uns, ceux des

Betsimisarakâ (ou Zanamalatâ), des Antanalâ, de la plupart des tribus

betsileo et sakalavâ, des Merinâ, laissaient leurs femmes sortir librement

sans être voilées, les autres, ceux des Antimoronâ (Antiony, Anakarâ,

Antitsimetô) (2)
, des Antanosy (ou ZafindRaminia) (3)

, des Mahafaly (4
>, des

Barâ (5)
, des Betsileo de l'Isandrâ (ou Zafy Manarivô) (6)

, des Sakalavâ du

Ménabé (7) et du Boinâ (8)
, des Antalaotrâ du Nord - Ouest (9)

, les tenaient

plus ou moins recluses ou ne les laissaient sortir que voilées et accom-

pagnées, et tous ceux qui les rencontraient devaient, sous peine de puni-

tions sévères, s'empresser de s'écarter de leur chemin. Les uns comme

les autres faisaient sagayer tout individu convaincu d'un commerce illicite

avec une de leurs femmes (10)
.

Si, d'ordinaire, la jalousie ne tourmente guère les hommes à Mada-

gascar, elle ne tourmente pas davantage les femmes : rt Comme je voyais

souvent les femmes d'Andriampanolahâ, le plus grand prince du Matita-

nanâ, raconte Cauche en 16 38, je m'enquis d'elles si elles n'avaient point

de jalousie les unes contre les autres; elles me dirent que non, que, la

coutume du pays étant d'obéir à leur seigneur, elles y obéissaient sans

contredire » (11)
.

En effet, beaucoup de femmes malgaches ne connaissent pas la ja-

lousie due à l'amour; il est vrai que, n'étant pas d'ordinaire sentimentales,

elles n'éprouvent guère de ces émotions de l'âme qui rendent les rela-

tions entre époux et entre amants tout à la fois si douces et si ardentes

,

et qu'elles n'aspirent pas à entretenir avec eux un commerce spirituel et

idéal; aussi sont-elles généralement pacifiques et ne se querellent-elles pas

entre elles , à moins que quelque question d'amour-propre ou d'intérêt ne

vienne à les séparer, ce qui n'est pas rare.

(U9 ) Voir à YAppendice les n os 38-46. en 1777 (Mmtuscr. du British Muséum et

( 10 ) (tMort pour quiconque aurait un Copie Bibl. Grandidier, p. 59).

commerce criminel avec une des femmes '
n

' Relations véritables et curieuses de Ma-

du roi d'Ancove [d'Imerinâ]», écrit Mnyeur dagascar, iG5g, p. 33.



204 MADAGASCAR.

1

7

Rapports conjugaux. — Les Malgaches n'embrassent pas comme

nous leurs femmes sur le front, sur les joues, sur les lèvres, pas plus du

reste que leurs enfants; ils approchent leur nez du visage de la femme

aimée ou de l'enfant chéri et font une forte aspiration, en un mot, ils les

flairent, les sentent comme on sent une fleur (1)
, mioroka ou manoroka vady

na zanalcâ, comme ils disent, tandis qu'rr embrasser à l'européenne » se

dit mitsentsilrâ rr sucer, téter

»

(2)
. Cette aspiration nasale, qui, à Madagas-

car comme dans toute l'Océanie, remplace notre baiser, a pour principe

une idée plus délicate que celle toute sensuelle d'où est venue la coutume

de nos embrassements (3)
: l'air qui s'exhale sans cesse des lèvres est pour

les Malgaches, comme pour les Océaniens, non seulement un signe de vie,

mais une émanation de l'âme, son fofonâ comme ils disent, son odeur,

son parfum, et en mêlant les haleines, ils croient unir les âmes. Cet

orohâ ou aspiration nasale, sorte de reniflement, ne se pratique du

reste à Madagascar que dans l'intimité, et jamais ou du moins rarement

en public'
4

'
: il est réservé aux mari et femme, aux amants, aux mères

et petits enfants, mais un père qui embrasserait sa fille, un frère qui

(I) «Les deux amants se firent leurs

adieux en frottant leurs nez l'un contre

l'autre et aspirant l'air comme quelqu'un

qui prend une prise de tabac n (Adventurcs

qf
Ilobcrt Dritry in Madagascar in ija8 , édil.

1807, p. 384, et Collecl. Ouvr. anc. Mada-

gascar, publiée par A. et G. Grandidier,

t. IV, p. 348). — Beaucoup d'insulaires

océaniens ont le même usage (voir le tome

précédent, p. 20). Certains ethnographes

pensent que ce genre de baiser, qui est une

manière de saluer assez commune chez les

peuples sauvages, a eu pour but, au début,

de reconnaître les personnes à leur odeur(I).

'
2

' Il en est qui commencent à nous

imiter sous ce rapport comme sous tant

d'autres, et nombreux sont aujourd'hui les

Merinâ qui se plaisent à baiser avec les

lèvres les mains des Européens. Partout

autrefois, en certaines occasions, les es-

claves et les inférieurs nilela-paladia , tr lé-

chaient" la plante du pied de leurs maî-

tres, de leurs supérieurs, et les femmes

et les enfants niletak'ongoïrâ, «• léchaient n

le dessus du pied de leurs parents lorsque

ceux-ci avaient échappé à un danger ou

revenaient d'un long voyage, de la guerre.

Ce salut de bienvenue se fait encore dans

certaines parties de Madagascar : Drury le

mentionne maintes fois dans son «Journal »,

et l'un de nous l'a souvent vu faire.

(3) Voir A. Grandidier, «Madagascar et

ses habitants^, discours prononcé dans la

séance publique annuelle des cinq Acadé-

mies le 2 5 octobre 1886, Paris, Institut de

France.

I
4

) L'un de nous, au cours de ses longs

voyages à Madagascar, n'en a été témoin

entre mari et femme qu'une seule fois, en

pays mahafaly.



ETHNOGRAPHIE. 205

embrasserait sa sœur, seraient regardés comme coupables de relations

incestueuses et tenus pour sorciers.

Les femmes malgaches ne sont pas coutumières de ces démonstra-

tions d'amour, de ces douces caresses auxquelles nous attachons tant de

prix. Le père de famille arrive-t-il après une absence, sa femme, ses

enfants ne se portent pas au-devant de lui, la femme l'attend tranquille-

ment dans sa case; et quand il arrive, elle ne se précipite pas vers lui,

elle reste assise, attend qu'il soit assis lui-même, et alors seulement lui

donne le velomâ, le mlamâ, le bonjour. On lui apporte de l'eau pour laver

sa figure , on lui sert à manger, puis on cause avec calme , comme si l'on

s'était quitté quelques heures auparavant, sans questions empressées d'une

part, ni longs récits ou explications de l'autre : il s'en est allé, le voici

revenu, qu'a-t-on besoin d'en savoir plus?

Dans le lit conjugal, la femme couche toujours le long du mur, le

long de la cloison, parce que, disent-ils, rrle mari qui dormirait dans la

ruelle serait dominé par sa femme »
(1)

.

Les relations sexuelles ont lieu à toute époque chez les Merina et chez

les Antimoronâ, jamais ou du moins rarement au moment des règles

chez les Betsimisarakâ et chez les Sakalavâ. Pendant les derniers mois de

sa grossesse, une femme merina cesse tout rapport intime avec son mari;

au terme qu'elle a choisi, elle se refuse, mais après avoir cherché elle-

même une remplaçante momentanée, généralement sa plus jeune sœur

lorsqu'elle en a une (2)
.

Certaines superstitions ont cours au sujet des relations sexuelles; par

exemple, les femmes betsimisarakâ du Sud, comme nous l'avons dit, ne

consentent jamais à se donner en plein champ ou dans les bois, ni dans

une maison abandonnée à moins d'y allumer le feu, car, disent-elles, elles

ne pourraient pendant des heures se dégager des bras de leur partenaire.

Nous avons dit, au paragraphe de la bestialité, qu'il y avait des Mal-

gaches, des nobles Antimoronâ, qui, au retour d'un long voyage, ne

t1 ) Lehilahy manambady nefa mandry andejîtra, resim-bavij. — '
2

> D r Fontoynom, Bull, de

la Société de l'Internat , nov. 1910.



206 MADAGASCAR.

rentrent au domicile conjugal qu'après s'être purifiés par un accouplement

avec une vache ; il y en a d'autres au contraire , les Barâ
,
qui , lorsqu'ils

arrivent de voyage, avant de rentrer en contact avec leurs parents et

amis, s'enferment quelques instants avec leur femme principale, et ce

n'est qu'après avoir rempli leurs devoirs conjugaux et avoir tiré un coup

de fusil sur le pas de la porte, afin que nul n'en ignore, que parents et

amis accourent leur apporter leurs souhaits de bienvenue et leurs félici-

tations.

Quand l'un des époux a offensé gravement l'autre, surtout dans le Sud

et dans l'Ouest, notamment chez les Mahafaly, il est d'usage qu'il fasse le

hifakifa [litt. : qu'il chasse (loin de son conjoint l'offense)], c'est-à-dire

qu'il tue un animal, bœuf, mouton ou volaille, suivant la gravité des cas,

et qu'il mette un peu du sang de la victime sur la poitrine de la personne

offensée, fâchée [fomangâ, comme ils disent].

Les Merinâ ont un certain nombre de maximes dont ils considèrent

la pratique comme utile au bonheur et à la tranquillité des ménages,

notamment celles-ci : rc II ne convient pas que l'un des époux cache à

l'autre ce qu'il pense de sa conduite, s'il ne veut pas souffrir de ne pas

lui avoir indiqué les dangers auxquels l'exposaient ses actes'
1

' (les époux

sont solidaires et doivent se soutenir l'un l'autre)??; rrLes époux ne

doivent rien faire sans prendre l'avis l'un de l'autre (2)
, car, disent les

Malgaches, :c l'époux qui cache à son conjoint ses projets et ses actes

est comme un voyageur qui, ayant à traverser une rivière, ne s'informe

pas si elle est guéable et risque de se noyer ou d'être happé par les

crocodiles??, etc.

Il y a aussi certaines prescriptions que les Malgaches qui sont mariés

doivent suivre sous peine de devenir à bref délai veufs ou veuves : ainsi

,

par exemple, les Merinâ mariés ne doivent pas dormir dans le même lit

ou manger dans la même assiette avec un veuf ou avec une veuve ou

manger leurs restes, se couper les ongles le mardi, présenter un plat à

'*' Tsy mety ny imsorom-bady an-trano fa f
2

' Tsi/ mety ny manambady tsy mina

ny tenu ihany no hotrany (Julien, Inslit. polit. (Julien, Instit. polit, et soc. de Madagascar,

et soc. de Madagascar, t. II, p. 21 5). t. II, [>. 216).



ETHNOGRAPHIE. 207

quelqu'un en lui tournant le dos (1)
, nouer les franges d'un lamba, etc.,

sans quoi ils ne tarderont pas à perdre leur femme ou leur mari'2
'.

1 8° Condition de la femme mariée à Madagascar. — L'état social d'un

pays est toujours en rapport avec la place qu'y occupe la femme; c'est ce

qu'on constate également à Madagascar où les peuplades les plus civilisées

sont celles qui accordent aux femmes la place la plus élevée et la plus

importante. Tandis que dans le Sud, notamment chez les Zafisoronâ (3)

,

chez les Barâ, chez les Mahafaly et chez les Antandroy, qui sont les plus

brutes de tous les Malgaches, les femmes sont ravalées presque au rang

d'esclaves, — chez les Betsimisarakâ, chez les Betsileo, même chez les

Sakalavâ et surtout chez les Merinâ, qui sont les plus civilisés de tous, elles

sont bien traitées et elles exercent dans leur famille comme dans leur

ménage une réelle influence.

Non pas qu'il y ait, même chez les Merinâ, égalité entre les sexes, ce

qui n'est pas plus possible à Madagascar qu'ailleurs à cause des fonctions

dont la nature charge les femmes là comme partout et qui leur imposent

des devoirs spéciaux, mais elles y sont choyées ((|)

, respectées dans la limite

des prérogatives que leur assignent les coutumes, comme il ressort des

paroles qu'il est d'usage de prononcer lorsqu'on fait une demande en ma-

riage : Tsy hifanantona , tsy hifanisy ralsy,fa hifanaja sy hifanome vonina-

hitra [Soyez assurés que les époux vivront ensemble en paix, qu'ils ne se

querelleront pas, qu'ils se respecteront et s'honoreront mutuellement (5)

].

Voici, du reste, quelques maximes qui, bien qu'elles ne soient pas suivies

(li Excepté chez les Barâ dont les femmes

ne doivent pas regarder leurs maris pen-

dant qu'ils mangent; elles les servent tou-

jours en leur tournant le dos.

'' H. F. Standing, Bull, de l'Acacl. malg.

lQûi, p. 1 12-1 l3.

f3 ' Tl).LoRD,i4nfrtn. Annual, 180,2, p.47.3.

(i
' «Les Hovalahy (les Merinâ) ont en

général pour les femmes des manières com-

plaisanles qu'elles s'efforcent de mériter par

leur douceur et leur affabilités (Mayeur,

Deuxième voyage dans l'Ancove en ij85).

'°' Andrianampoinimerinâ a recommandé

d'une manière spéciale aux époux de vivre

en paix et de ne pas attacher d'importance

à leurs querelles, à leurs adim-pivady :

tfS'il y a entre vous, dit-il, une querelle le

soir, faites en sorte que la réconciliation

soit faite le matin, et si la querelle a lieu

le malin, il est bon que la réconciliation

soit faite le soir mêmes (Kabary d'Andria-

nampoinimerinâ à la fin du xvine
siècle,

Julien, Institutions politiques et sociales de Ma-

dagascar, t. I, p. 322).



208 MADAGASCAR.

à la lettre (excepté la dernière), montrent bien que la femme, au moins

dans le centre de l'île, et l'on peut ajouter, sur la côte orientale, est consi-

dérée par son mari non comme une esclave, mais comme sa compagne,

et est traitée avec égards : Izay manjo vady manjo tena [Un malheur

pour un des époux est aussi un malheur pour l'autre'
1

']; Vady mijanka-

hita tenda [Des époux doivent se montrer leur gorge jusqu'au fond (ne

pas avoir de secrets l'un pour l'autre'
2
')]; Ataovy ioy ny Isipoy mifameloma

[(Jeunes époux, disent les parents), imitez les perdrix qui s'entr'aident

mutuellement'3
']; Toy ny ray aman-dreny : ny iray niteraka, ny iray

niampofo, ha samy Uavo [Si ton père t'a engendré, ta mère t'a nourri et

bercé sur son sein; à tous deux tu dois un égal amour'4
'], etc. Toutefois

il en est d'autres qui indiquent nettement que la femme doit obéissance à

son mari : Ny vady fanaraka [La femme doit suivre son mari'5
'], et qu'il

ne faut pas lui laisser la haute main dans le ménage : Misorom-bady an-
A

trano, ka ny tena hiany no holrany [Etre trop indulgent pour sa femme,

c'est faire le malheur du ménage'6
'].

En effet, à Madagascar comme ailleurs, l'homme, dès qu'était accompli

le rite du vody ondrfl ou du lombom-poitsâ, équivalent de la signatufe

du contrat, devenait le lompom-panambadianâ , c'est-à-dire le maître

absolu : il avait l'autorité maritale pleine et entière sur sa femme, qui

lui était dès lors, de droit et généralement de fait, subordonnée; aussi,

lorsqu'il se laissait dominer, disait-on en le raillant : Akanjoana lahy,

salakana rehiravy [Qu'il prenne la jupe, et que la femme mette la culotte

à sa place].

C'est surtout chez les Betsileo qu'on trouve des femmes fortes, n'admet-

tant pas que leurs maris puissent leur être supérieurs en intelligence

I
1

' G. Mondain, Bull, de l'Acad. malgache, f
1

' Iidem, ibid., n° 3-293.

1905-1906, p. 56. ' 5 ) Iidem, ibid. , n° 2458.

<
2

> Rev. W.-E. Cousins et J. Parrett, Ny (6) Iidem, ibid., n° 1839. Car, suivant un

Ohabolanny Ntaolo, i885, n° 3591. de leurs dictons, malheur à la poule qui se

'
3

' Iidem, ibid. . n° 3 16. Les tsipoy ou met à chanter comme le coq (à la femme

perdrix malgaches ont, comme les pigeons qui, dans le ménage, prend la place de

chez nous, la réputation de s'aimer d'un l'homme) [Akohovavy maneno , ka lozainymj

amour tendre. vacany].



ETHNOGRAPHIE. 209

ni en vigueur et ne craignant même pas d'en venir aux mains avec eux(1)
.

Une fois mariée, la femme malgache était une sorte de bien meuble,

entrant non seulement dans l'expropriation légale des biens du mari

en cas de dettes ou de crime, mais pouvant même, en Imerinâ avant

Andrianampoinimerinâ, être au gré de son mari vendue (2) ou échangée

contre une autre (3)
; elle n'était pas admise à porter plainte contre son

mari en justice (4)
, tandis que celui-ci avait à cet égard toute liberté d'ac-

tion'
5
'. La polygamie et le divorce mettaient encore la femme malgache

dans un état d'infériorité marquée, car l'homme non seulement pouvait

épouser plusieurs femmes, mais il pouvait divorcer à peu près quand il

voulait ; la femme n'avait pas la même facilité, et cependant, comme nous

l'avons déjà dit, elle avait, surtout chez les Merinâ (0) et les Betsimisarakâ,

voix au chapitre dans la famille et avait en somme une position privilégiée
;

'*' Rev. J.-H. Haile, Antananarivo Annual,

1899, p. 337.
(2 ) On appelait les maris qui vendaient

leurs femmes lahij homam-bady [hommes

mangeurs de femmes 3
].

•
3

II y avait en effet des maris qui tro-

quaient leurs femmes, quand elles avaient

cessé de leur plaire.

(4) Andrianampoinimerinâ avait décrété,

dès la fin du xvme
siècle, que la plainte

d'une femme contre son mari n'était

point recevable parce qu'elle pouvait être

due à la rancune. L'article 20 du Code

de Ranavalonâ I
re

dit : wEst considérée

comme nulle toute accusation portée par

une femme contre son mari, même si elle

est divorcée et remariée».

'5 ) Dans certaines classes, la femme mal-

traitée pouvait cependant se plaindre aux

chefs, comme chez les Maroandrianâ du dis-

trict de Tsiafahy, par exemple, mais ceux-ci

étaient enclins à déclarer que, si la femme

avait été battue, c'est qu'elle l'avait mérité

[Journal ojjic. Madagascar, i5 mai 1897).
(6) wDans nombre de proverbes merinâ,

on remarque un certain dédain pour la

femme, qui cependant, comme mère et

comme épouse, ne le mérite pas d'ordinaire.

L'histoire, en effet, a conservé maints sou-

venirs de la fermeté et de l'énergie que les

femmes merinâ ontmonlrées, poussantleurs

maris aux combats et à une résistance hé-

roïque, notamment chez les Manisotrâ chez

lesquels Andrianamboalsimarofy s'était ré-

fugié, ayant perdu par sa faiblesse et sa

faute Tanauarive, et dont les femmes l'en-

hardirent à continuer la lutte qu'il était

prêta abandonner; il y a aussi et surtout la

résistance d'Ambohijoky contre Andrianam-

poinimerinâ qui ne s'en empara qu'après

maints assauts dans lesquels les femmes se

montrèrent intrépides en paroles et en

'' Ils la vendaient soit pour payer des dettes, soit à un autre homme qui désirait l'épouser, pourvu toute-

fois qu'il fût de même caste, les deux tiers du prix de vente revenant au souverain , et l'autre tiers au mari.
— Dans le Kabarjj tenu à Tananarive à la fin du xvin" siècle, Andrianampoinimerinâ défendit formellement

qu'un mari vendit sa femme comme esclave : rr J'ai seul le droit de disposer de la liberté de mes sujets, dit-il.

Quiconque contreviendra à mon ordre sera lui-même vendu comme esclave, et la vente qu'il aura faite de sa

femme sera nulle» (cf. Julien, Inst. polit, et soc. de Madagascar, t. II, p. 2 1 U et t. 1 , p. 3a3) .

ETnSOGRAPIlIF.. 27

IM-PniMEntE NATIO



210 MADAGASCAR.

son mari lui devait aide et protection, ainsi que les moyens d'existence,

tandis qu'elle s'occupait des travaux domestiques. D'ordinaire, l'homme

se mettait seul à table avec ses amis, et la femme le servait, puis elle

mangeait avec les jeunes enfants.

Si du centre de l'île , de l'Imerinâ, où est la population depuis

longtemps la plus policée de Madagascar, nous passons dans l'extrême

Sud, dans l'Androy qu'habitent les Malgaches les plus sauvages de toute

l'île, nous y trouverons la femme réduite à la condition la plus basse,

à un véritable esclavage : «• Nubile ou non, dit le capitaine Vacher' 1
',

la jeune fille antandroy est cédée, le plus souvent contre ses goûts, à

l'homme jeune ou vieux qui la demande à son père en échange d'un

cadeau, et, quelle que soit la fortune du père, elle part avec une vache

pour toute dot, livrée entièrement à son mari qui est dès lors seul juge

de ses besoins et de ses actes et qui a sur elle, en certains cas, droit de

vie et de mort : convaincue d'adultère (péché d'ordinaire bien véniel

à Madagascar), il peut la frapper à coups de poing, à coups de bâton, à

coups de pierre, sans que personne puisse, le cas échéant, lui reprocher

sa mort; toutefois elle ne peut être frappée à coups de pied, qui sont

réservés aux esclaves et aux chiens, et, si son mari lui faisait une sem-

blable offense, elle pouvait se réfugier chez son père qui, du reste, profi-

tait de l'occasion pour satisfaire sa cupidité en demandant une indemnité

au mari, auquel il la remettait ensuite.» La condition inférieure faite à

la femme chez les Antandroy apparaît dans tous les actes de leur vie'
2
',

actions; ce roi dit à cette occasion : «Que

faire? les femmes mêmes ont pris des élances

et des fusils !» Il n'en vint à bout que par

la famine. .

«La femme nierinâ a donc, dans le ma-

riage, sa part d'autorité' légitime : mais il

n'y en a pas moins, entre l'homme et elle,

une grande différence de niveau social, et,

malgré ses exemples de courage, elle est

considérée comme une créature faible et

lâche puisqu'elle ne porte pas l'enfant qu'on

va circoncire et qu'elle n'est même pas

admise à cuire sa nourriture lors de celte

cérémonie?) (G. Mondain, Bull. Acad. mal-

gache, 1905-190G, p. 57).

'•' Revue de Madagascar, février 190/1,

p. ii2-ii3, et Bulletin Acad. malgache,

1905-1906, p. 76.
(2

) «Dans la case, elle s'accroupit au pied

du lit, laissant à son mari la place d'hon-

neur à la tête; il lui est interdit de se servir

de sa cuiller et même de son assiette; tous

les travaux, toutes les corvées lui incom-

bent, etc.» (Cap. Vacher.)



ETHNOGRAPHIE. 211

notamment dans l'exclusion de l'héritage de ses parents, car, fût-elle seule

héritière, elle n'avait aucun droit sur leurs troupeaux de bœufs.

Moins misérable était la condition des femmes antanala, antanosy et

même barâ, car, tout inférieure qu'elle fût encore à celle des femmes

des peuplades agricoles, elles avaient le droit d'hériter, de posséder et de

tester, et en aucun cas leurs maris ne pouvaient les mettre à mort.

Chez les Barâ, le chef de famille était maitre absolu chez lui; il avait

le droit de battre ses femmes à sa guise, mais, s'il les blessait ou s'il les

frappait avec le pied, ce qui était une grave offense, il était tenu de ra-

cheter sa faute par le don d'une vache ou d'un bœuf, ou bien d'accepter

le divorce s'il était réclamé par la femme maltraitée, et, si la mort s'en-

suivait, de payer comme un criminel ordinaire une amende de 3o bœufs (1)
.

Une femme barâ qui quitte son mari, dit le Rév. R. Baron, cf est souvent

tuée par son père qui la juge indigne de vivrez.

Les femmes antanosy ont en général un meilleur sort que les femmes

antandroy, mahafaly et barâ, ce qui ne les empêche pas d'être quelque-

fois, elles aussi, victimes des brutalités de leurs maris, comme en

témoigne M. Tou, missionnaire norvégien (2)
: rr Entrant un jour dans un

village antanosy, j'entendis de grands cris. Je savais par expérience ce que

c'était : un mari battait sa femme, et en effet je ne tardai pas à voir un

homme qui traînait sa femme par les cheveux ; il lui donna un dernier

coup et elle s'enfuit en pleurant. La reine était là, j'allai la saluer et je

lui exprimai mon étonnement de ce qu'elle n'avait rien fait pour mettre

fin à cette scène honteuse. — Oh! dit-elle avec un grand calme, c'est

qu'elle aura ennuyé son mari, et, s'il s'est mis en colère et l'a corrigée,

il a bien fait, n

La femme malgache en se mariant, sauf chez les Merinâ en certains

cas que nous spécifierons tout à l'heure, ne rompait pas les liens qui

l'attachaient à sa famille : elle continuait à y compter, elle en gardait les

fadjj ou croyances particulières qu'elle ne confondait pas avec celles de

(l) Cap. Vacher, Revue de Madagascar, t
2

' Bulletin trimestriel des Missions luthé-

févr. 1904, p. 1 1 5. Du reste, un mari barâ riennes à Madagascar, n° 9, i5 févr. 1900,
vend souvent les faveurs de ses femmes. p. 18.



212 MADAGASCAR.

son mari, elle y revenait vivre en cas de divorce, de veuvage m , elle était

et d'ailleurs est encore enterrée dans le tombeau de ses parents, et non

dans celui des parents de son mari où ses enfants seuls avaient droit d'être

ensevelis. Chez les Merinâ toutefois, quand une femme ayant des enfants

issus de son mariage, une femme rcnij anakâ [mère d'enfants], suivant

leurs termes, mourait avant ou après son mari sans l'avoir jamais

quitté, on l'ensevelissait à ses côtés, et tous deux étaient roulés dans

le même linceul (

'

2)

; mais la femme décédée sans enfants de son mari, la

femme folsinanisy (3)
, était enterrée dans le tombeau de ses père et mère,

à moins de conventions spéciales ou de l'adoption par son mari des enfants

qu'elle avait eus avant son mariage (4)
.

La femme malgache, surtout tant qu'elle n'avait pas d'enfants, lais-

sait ses biens propres, ses bœufs lorsqu'elle en possédait, non pas entre

les mains de son mari, mais entre celles du chef de sa famille, à qui elle

remettait aussi au fur et à mesure ce qu'on lui donnait, ce qu'elle ga-

gnait'
5
'. En outre, elle avait d'ordinaire, en cas de divorce ou de veuvage,

droit au fahatelonlananâ , c'est-à-dire au tiers de tous les produits du mé-

nage, des biens acquis en communauté durant le mariage.

Etant données cette séparation de biens, cette opposition d'intérêts

entre mari et femme, il n'est pas étonnant qu'il y ait, surtout chez les

Merinâ et les Betsileo qui sont les plus intéressés des Malgaches, peu de

confiance mutuelle entre époux qui, en réalité, sont ridiculement soup-

çonneux l'un envers l'autre. Le Rév. John H. Haile raconte que, lorsqu'un

Betsileo s'absente de son logis, il ne laisse pas à sa femme la libre dispo-

sition des provisions du ménage, et qu'il lui remet souvent une si petite

C Comme en Germanie ancienne, etc.

'2 ) Si, devenue veuve, elle se remariait

et n'avait pas d'enfants de ce nouveau ma-

riage, elle conservait ce droit; elle le per-

dait et devait être inhume'e avec son second

mari, si elle en avait.

f
3

' Litt. : une simple lame de couteau

(dépourvue de manche), qu'on ne tient par

conséquent pas bien en main, qui n'est un

outil dont on ne peut pas se servir.

(*' Julien, Instit. polit, et sociales de Mada-

gascar, t. II, p. 2 1 3.

t5 ' Il y avait même des femmes qui sous-

trayaient peu à peu et en secret des objets

appartenant à leur mari, objets qu'elles

portaient ou faisaient porter par leurs es-

claves chez leurs parents; on appelait les

maris qui se laissaient ainsi berner mira-

kitra an-karon-doa-body [ceux qui serrent

leurs biens dans un panier sans fond].



ETHNOGRAPHIE. 213

quantité de vivres qu'elle est obligée de se procurer le nécessaire d'une ma-

nière quelconque; il y en a même qui usent de subterfuges pour s'assurer

des habitudes économiques de leurs compagnes : un de ces maris, soup-

çonnant sa femme de détourner du riz au détriment du ménage, enferma

dans la huche une souris; revenant peu après, il trouva la bête partie,

et eut beau jeu pour accuser qui de droit (,)
. Les Malgaches du Sud sont

particulièrement méfiants, mais les plus méfiants de tous sont les Bara

et les Antandroy qui poussent ce travers au delà de toute mesure; ce entouré

d'ennemis qui en veulent à sa vie et qui convoitent ses biens, l'Antandroy,

dit le capitaine Vacher, se méfie de sa femme, de ses enfants, est toujours

sur ses gardes et ment à tous instinctivement, même à sa femme r>
(2

>.

Les relations entre mari et femme dans la vie domestique sont soumises

à des règles quasi protocolaires. Ils ne se donnent jamais de ces petits

noms d'amitié, de ces petits noms tendres, dont nous sommes coutu-

miers; la femme, comme nous l'avons dit, appelle son mari tompokolahy

[mon maître] ou rain-janahâ [père des enfants], et le mari appelle sa

femme reny anaka [mère des enfants] ou ramatoa [l'aînée, la vieille]

s'il s'adresse à la première en date. Lorsque le mari est à la maison,

sa femme étend à l'est du foyer une natte spéciale sur laquelle il a seul

le droit de s'asseoir (3)
. Quand ils sortent ensemble, ils ne marchent pas

côte à côte, l'homme est toujours en avant. Les femmes ne mangent

pas avec leurs maris, excepté le jour de leurs noces (4)
, et c'est seulement

lorsqu'ils ont fini qu'elles prennent leur repas (5)
; souvent ce sont elles

qui les servent, lors même qu'ils ont des esclaves; d'autres, comme les

femmes barâ, s'accroupissent aux côtés de leurs maris, et avec une sorte

d'éventail chassent les mouches et refroidissent les mets, tout en tournant

f 1 ' Antananarivo Annual, 1899, p. 328. '5 ' Cap. Vacher, Revue de Madagascar,
!
' Rev. de Madagascar, janv. 190 à, p. 3. 2

c sem. 1903, p. 335. «•Pourquoine mangez-

') Les Bezanozanô appellent cette natte vous pas avec vos femmes qui ont ainsi leur

tambïlahy, et si un autre que le mari s'en repas froid?», demandait le Rév. Nielsen à

sert, c'est un grand sujet de dispute. un chef barâ. — Parce que, lui répondit-il,

W C'est là, en effet, comme nous l'avons elles sont nos esclaves, et, si elles ne veu-

dit, un des rites de la célébration du ma- lent pas attendre, nous les matons en leur

riage malgache (voir pi. 87 et 88). donnant des coups sur la tête. -^



214 MADAGASCAR.

la tète de manière à ne pas les regarder pendant qu'ils mangent. Chez

les Antandroy, le mari a sa cuiller et son assiette personnelles dont ses

femmes ne doivent se servir sous aucun prétexte (1)
. Chez les Antanosy,

mari et femme mangeaient ensemble s'ils étaient de même caste, mais un

Roandrianâ ne mangeait pas avec sa femme si elle était une Anakandrianâ

,

de même d'ailleurs qu'une Roandrianâ ayant épousé un Anakandrianâ

ne voulait souvent pas manger avec son mari (2)
; mais aujourd'hui, chez les

Antanosy émigrés du moins, les repas ont lieu d'ordinaire en commun, les

familles se groupant par deux ou trois sans distinction de sexe ni d'âge (3)
.

Chez les Betsileo, les divers membres d'une famille mangent les uns après

les autres, d'abord le père avec les invités, s'il v en a, puis le fils aîné et

successivement les autres fils, tous servis par les femmes qui, par res-

pect, ont le bras nu et prennent leur repas les dernières (4)
; quoique le

dicton merinâfanambonim^bary anjaran ny khilahy izany [la femme qui

mange le dessus de la marmite de riz usurpe le droit de l'homme] montre

qu'en Imerinâ comme partout ailleurs à Madagascar les hommes doivent

manger avant les femmes, on voit aujourd'hui assez souvent les femmes

assises à la même table que leurs maris.

Mariées ou non, les femmes portent le même costume, sauf sur la côte

Sud-Est où les jeunes filles antanosy et antimoronâ ont les cheveux coupés

ras sur le sommet de la tête et portent sous les bras, enserrant leurs seins,

une ceinture en natte de jonê large de 6 à 10 centimètres' 51
. Toutefois,

lorsque leurs maris sont partis à la guerre ou absents pour le service

du souverain, les femmes, qui sont alors sacrées, auxquelles il estfady,

interdit, de toucher, portent quelque insigne indiquant leur inviolabilité

momentanée : chez les Merinâ, un collier de verroteries, d'anneaux d'ar-

gent ou de cheveux tressés (6)
; chez les Sakalavâ, une baguette à la main, etc.

I
1

' Gap. Vacher, Revue de Madagascar, antanosy se reconnaissent à leurs cheveux

1
er sem. igoi, p. îifi. tressés et liés en forme de bouquet sur le

< 2) B.Hugon, 1818, Arch. colon., Madag. sommet de la tête, tandis ue les fdles les

'' Cap. Vacher. Revue de Madagascar, laissent tomber négligemment sur leurs

2
e sem. î t)o3, p. 338. épaules-' [?] ( Voy. à Madag. en î jf>8

, p. 37).

'"' H. Haile, Anlan.Annnal, 1899^.399. (6) Elus, History of Madagascar, i838,
(d) Rochon dit que «les femmes mariées t. I,p. 167.



ETHNOGRAPHIE. 215

À Madagascar, comme partout, hommes et femmes ont en général

chacun leurs occupations bien définies, car, disent les Malgaches, il y a

des travaux en dehors de la compétence et au-dessus des forces des

femmes : Vehîvavy tsy mahafaty lambo, amalo-masaka tsy afa-mandelia

[Une femme n'est pas plus capable de tuer un sanglier qu'une anguille

cuite de nager]. Aux hommes incombent les principaux travaux agricoles,

la construction des maisons, l'élevage et la garde du bétail, le portage

et, sur les côtes, la navigation et la grande pêche; les femmes ont, dans

leur lot, d'abord l'élevage des enfants et les travaux du ménage, pilage

et vannage du riz , cuisine , service des repas
,
puis le filage et le tissage

des étoffes, le tressage des nattes, des paniers et des chapeaux, la fabri-

cation des poteries, l'élevage des volailles, dans le centre la cueillette de

l'herbe pour combustible, certains travaux de culture, la pêche des petits

poissons dans les mares et les lagunes, le portage des pacpuets du ménage

et quelquefois même des gros colis
(l)

. En général, les femmes travaillent

plus que les hommes et jusqu'à un âge plus avancé qu'eux, à l'exception,

jusqu'à notre prise de possession, de celles qui, possédant des esclaves,

se reposaient sur elles de la plupart, sinon de tous les travaux manuels-'.

Quant au commerce et à la métallurgie, ils étaient et même sont encore

très peu développés : les Merinâ seuls ont le goût et l'entente du com-

merce, surtout les hommes, qui non seulement sur les marchés du

centre de l'île, mais comme colporteurs et commis voyageurs dans les

diverses provinces, se livrent avec activité et âpreté à toutes sortes de

négoces; les femmes vendent aussi aux marchés, mais seulement les pro-

duits de leurs travaux et de leurs cultures, nattes, chapeaux et autres

menus objets, ainsi que des légumes et des fruits. La fabrication du fer

et des outils rentre dans les occupations des hommes, mais ce sont des

familles spéciales qui se livrent à ce travail, et elles ne sont pas nom-

breuses.

Tandis que, chez les peuplades agricoles du Centre et de l'Est, les

<•) Tandis que tes hommes portent tou- paquets sont attachés (mitakonâ ou milanjâ),

jours les paquets avec un bao, un bâlon, les femmes les portent sur la tête (milolohâ)

au milieu ou aux deux bouts duquel ces et quelquefois sur le dos (mambaby).



216 MADAGASCAR.

hommes travaillent aux champs avec plus ou moins d'ardeur suivant les

régions, les bêchant, les irriguant ou les fumant, et procédant suivant

les saisons aux semailles ou à la moisson, chez les peuplades pastorales de

l'Ouest et du Sud qui sont plus indolentes et plus paresseuses, ils tra-

vaillent aussi à la terre, toutefois sans grand entrain et seulement pen-

dant peu de temps; mais leur vraie occupation, on peut dire leur passion,

est l'élevage du bétail (1)
, occupation à laquelle ils joignaient, jusqu'à notre

conquête, la maraude et surtout le vol des bœufs, parce que rien ne les

arrêtait quand ils pouvaient accroître leurs troupeaux.

Chez les peuplades agricoles, les femmes aident les hommes dans les

travaux des champs, arrachant les mauvaises herbes des rizières, repi-

quant les ketsâ ou jeunes plants de riz, transportant sur l'aire les gerbes

coupées par les hommes et le grain, lorsqu'il est battu, au tranombary,

au grenier, ou au lava-bary, au silo, dans lesquels on le garde. Chez les

peuplades pastorales du Sud, Bara, Antandroy, Mahafaly, les femmes

sont, comme nous l'avons dit, réduites à un vrai servage et chargées de

tous les travaux manuels, même les plus durs; ce sont elles qui cultivent

les champs et qui portent les paquets.

Quoique la femme à Madagascar fût plus ou moins, mais toujours,

subordonnée à l'homme, chez toutes les peuplades, hormis peut-être les

Tanala Manambia, les princesses pouvaient prétendre au pouvoir suprême;

les souverains, rois ou reines, étaient en effet aux yeux des Malgaches

des personnages sacrés, représentants de Dieu sur la terre, des fétiches

vivants. Ils admettaient aussi des divinités femelles et croyaient que cer-

taines femmes, à certains moments, devenaient le réceptacle de l'esprit

des ancêtres, leur porte-paroles (Andriamandresî/, etc.).

19 Adultère. — La chasteté conjugale est à peu près inconnue aux

Malgaches, qui n'attachent aucune honte à des actes qui, à leurs yeux, sont

I
1

' Les Antandroy ne tolèrent pas que gens du village ; on ne donne d'ordinaire

les femmes s'occupent du bétail ; elles ne à la femme antandroy qu'une vache et son

sont même pas admises à traire les vaches. veau, cadeau » énorme" puisqu'elle n'a ni

— Du reste, fût-elle fille unique, la femme pris, ni gardé, ni défendu les bœufs de son

antandroy n'a jamais droit au bétail laissé père (Cap. Vacher, Revue Maàag., i
or sem.

par ses parents : il est réparti entre les 190^, p. n4).



ETHNOGRAPHIE. 217

tout naturels, qui, pour eux, sont de simples amusements inoflensifs'
11

.

En théorie, la femme mariée malgache ne peut se donner sans le consen-

tement de son époux, ce qui est une conséquence du droit de propriété

qu'il a sur elle, mais celui-ci a le devoir d'accorder, de par la coutume et

de bon gré, son consentement à certaines catégories de personnes, comme

nous l'avons dit, et ce consentement il le vend aux autres quand l'occasion

s'en présente, aussi bien quand il aime sa femme que lorsqu'elle lui est

indifférente; disons toutefois que, d'ordinaire, celle-ci se passe de l'auto-

risation maritale. En réalité, comme le dit Flacourt, rr entre ceux qui

sont mariés, l'adultère est seulement réputé un larcin qui n'a rien

d'ignominieux w et qui ne tire pas à conséquence.

Cette idée que la grande majorité des Malgaches se fait de l'adultère

tient à leur conception du mariage dont le but principal, sinon le seul,

est, comme nous l'avons dit, d'avoir des enfants pour perpétuer le culte

de la famille, peu importe que ces enfants soient naturels, légitimes ou

adultérins.

Comment, d'ailleurs, les Malgaches pourraient-ils prendre l'adultère

au tragique puisqu'ils sont persuadés que certains actes, en appa-

rence très inoffensifs et accomplis involontairement par un des époux,

l'amènent inévitablement à être infidèle à son conjoint : de sorte que la

faute, si faute il y a, est indépendante de sa volonté et qu'on aurait mau-

vaise grâce à la lui reprocher. Ainsi, par exemple, il est admis que la

femme qui, voyant le lait sur le feu écumer et déborder de la marmite,

pousse un cri (2)
, ou bien qui, en se regardant dans un miroir, se met à

rire, sera forcément infidèle à son mari (3)
, etc.

Il n'y avait pas dans la langue malgache de mot pour exprimer l'idée

d'adultère, si bien que, dans la première édition de la Bible malgache,

t
1

' On sait que cette vertu a été longtemps sont communes sur la terre, les femmes

inconnue chez beaucoup de peuples. Le comme les vaches ni (Giraud-Teulon, L'ori-

Mahabarata, la fameuse épopée sanscrite, gine de lafamille).

ne dit-il pas : « Ce n'était pas jadis un crime '
2

' Manakora ronono mandroatra raha velii-

d'ètre infidèle à son époux, c'était même un vavy, misinta-dava.

devoir; cette coutume existe encore chez '
3

' Mihomehy mizaha fitaratra , alain-olom-

lesKourous du Nord: car toutes les femelles bady.

ETHNOGRAPHIE. 28



218 MADAGASCAR.

les Anglais ont employé celui de mampisinta-bady, litt. : désunir des gens

mariés. Aujourd'hui, on se sert des périphrases : maka vadin' olonâ ou

mandrani-badin olonâ ou manabodo vadin olonâ [litt. : prendre le mari,

ou entretenir, ravir la femme d'autrui], ou encore mankalratrâ [litt. : sur-

prendre en flagrant délit], manamatô [avoir un commerce illégitime], et

plus généralement : mandeha amy ny vady n olonâ [aller avec le mari ou

la femme d'autrui]. Dans le Sud-Ouest, on dit d'une personne convaincue

d'adultère, prise en flagrant délit, qu'elle est vambâ [litt. : découverte];

pour le mari, le coupable est le rafilahy, l'ennemi, et la femme qui par

son inconduite rend la vie commune impossible est une akohovavy ma-

nenô, c'est-à-dire que, toute poule quelle est, elle chante comme si elle

était le coq.

En réalité, à Madagascar, pour les femmes mariées, le mari à part,

les hommes se divisaient en quatre catégories : 1 ° leurs parents ou alliés

au degré prohibé, avec qui toutes relations charnelles sont interdites m
;

2° les parents et alliés et les frères de sang de leur mari, auxquels elles

ont le devoir de se livrer s'ils le demandent, soit lorsque le mari est au

loin, soit même lorsqu'il est présent, étant pour eux des tokam-baly, des

femmes communes'2
', et auxquels s'ajoutent les hôtes de passage qu'on

veut honorer; 3° les autres personnes de même caste ou de même rang,

avec qui les relations, tout en étant illégitimes et pouvant donner lieu à

un recours légal, sont le plus souvent considérées comme de peu de gra-

vité; h° les personnes de classes inférieures et les esclaves, avec lesquels

toute relation est considérée et punie comme criminelle.

Du peu de cas que font les Malgaches de la virginité et de la chasteté,

il s'ensuit que les infidélités conjugales étaient d'ordinaire à Madagascar

considérées comme des fautes légères, vénielles, de simples peccadilles (3)
,

et que par conséquent il existait partout une grande licence de mœurs;

(1) Voir p.ii^-iif). — (2) Voir p. i54-i5G et 902. — (3
> On peut même dire actes

dignes d'éloges dans certains cas
(a)

.

"' «Pour les femmes malgaches, ce n'est pas un vice de traiter l'amour avec d'aulres hommes qu'avec

leurs maris H y a pourtant, a Madagascar comme partout, de la vertu et l'on y trouve des femmes
aussi retenues que parmi les peuples les plus civilisés (!). Les maris ne sont pas sans contribuer quelquefois

à leurs débordements. En voici un exemple entre beaucoup d'aulres que je pourrais citer : un indigène, et



ETHNOGRAPHIE. 219

maris et femmes ne se faisaient pas faute en effet, les uns et les autres,

de manquer à la foi conjugale.

Toutefois, en cas de flagrant délit, la coutume autorisait le meurtre

de la femme et de son complice, surtout du complice (1)
, dont on dit alors

qu'il est maty soa, qu'il a eu une belle mort; mais les Malgaches, n'ayant

pas l'humeur jalouse, ont très rarement de ces emportements qui, dans

d'autres pays, entraînent tant d'hommes à tuer leur rival (2)
: ils préfèrent,

ce qui est d'un meilleur rapport, lui faire payer une indemnité pour

avoir usé de leur chose, de leur bien (3)
, ou quelquefois répudier la femme

(1) H fallait toutefois que le voly henâ ou

le vody ondry eût consacré le mariage pour

que la vengeance fut légale
(a

'.

- M. H. Berthier, administrateur en

chef des Colonies, dit n'avoir eu connais-

sance, au cours de son long séjour à Mada-

gascar, que d'un seul cas de ce genre : un

Tanalâ, rentrant chez lui à l'improviste et

trouvant sa femme eu conversation crimi-

nelle avec un borizanô merinâ [un porteur

de paquets], le tua d'un coup de hache; et

l'un de nous, pendant ses cinq années de

voyage, n'en a aussi connu qu'un exemple :

en 1869, alors qu'il était au Ménabé, à

l'embouchure du Manambolô, un Sakalavâ

tua un de ses amis dont il avait surpris les

relations amoureuses avec sa femme.
;) Le D r Catat a assisté à Tsivory, en

1890, à un grand kabary ou procès in-

tenté par un Manambia à un Antanosy qui

lui avait enlevé sa femme, et que le mari,

escorté de ses parents et amis tous armés,

venait réclamer; après de longs palabres,

la femme fut rendue et le ravisseur paya

une petite somme au mari qui fut ainsi

consolé de son infortune.

non des moindres, d'un village situé près de ma résidence avait trois femmes ; il se plaignait souvent à l'une
d'elles qu'elle ne lui fit gagner ni argent, ni marchandises. Elle eut beau lui dire que c'était à cause de la

passion qu'elle avait pour lui, cet homme intéressé n'en continua pas moins ses reproches, si bien qu'elle se

décida à la fin à le contenter, et, au retour d'une fête, elle iui donna la liste des amants qu'elle avait racolés,

liste longue. Ce fut à lui alors de se faire payer» (François Martin, Mémoires sur l'établissement des Colonies
françaises aux Indes Orientales, Arch. Nation, et Copie Bibl. Gvandidier, p. 32g).

'' Toutefois, chez les Merina , lorsqu'un homme marie introduisait une concubine sous le toit conjugal et

était surpris en flagrant délit par une de ses femmes légitimes, celle-ci, la tra-drafy [celle qu'a touchée, qu'a
blessée l'ennemi] comme on l'appelle, est fondée, si elle veut, à rompre son mariage ou à réclamer des dom-
mages-intérêts (Julien, Instit. polit, et soc. de Madagascar, t. II, p. 207-208). D'autre part, si une femme
avait quitté son mari pour aller vivre avec un amant, elle devait, sous peine de punitions sévères, revenir
passer dans la maison conjugale la nuit qui précédait le fandroanâ ou premier jour de l'année, nuit qu'à cause
de cette obligation on appelait l'alin-dralsy, la mauvaise nuit. Chez les Sakalavâ, la femme qui a surpris son
mari avec une autre femme dans le lit conjugal a le droit de s'en aller tezitsâ [en colère], comme ils disent,

dans sa famille et de divorcer, et elle ne consent d'ordinaire à revenir chez son mari que si celui-ci lui envoie,
comme Mfakifâ [pour faire disparaître la mésintelligence], comme indemnité, une pièce d'pr et quelques
étoffes et objets divers; avant de réintégrer le domicile conjugal, elle exige en outre le sacrifice d'un bœuf
dont son mari lui met un peu de sang au creux de l'estomac, afin qu'elle ne soit pas attaquée de la maladie
anabokanu [qui enlève la force, la vie], lui disant : Tsy voal [Puisses -tu n'éprouver aucun malheur du
fait de ma faute!]. — Malgré la grande licence de mœurs qui règne par tout Madagascar, il y a cependant des
femmes qui aiment réellement leur mari et qui tiennent à ce qu'il leur soit fidèle : ainsi, lorsqu'une Sakalavâ
a des doutes et veut savoir si son mari l'a trompée, elle lui fait jurer qu'il n'a rien à se reprocher, en lui

faisant boire du ranom-bolamenâ , de l'eau d'or, de l'eau dans laquelle Irempeune pièce d'or.

28.



220 MADAGASCAR.

coupable en gardant par devers eux ses acquêts (1)
. Parfois, comme chez

les Sakalavâ, le mari fait au haut du bras de sa femme qu'il a surprise

en conversation criminelle une forte brûlure, pensant parce moyen—
bien à tort du reste, dit-on— s'assurer sa fidélité pour l'avenir.

En général, l'adultère commis avec des personnes de même caste et de

même rang était sinon licite, au moins excusable et le plus souvent toléré;

mais quand c'étaient des personnes de castes différentes qui nouaient des

relations coupables, elles étaient plus ou moins sévèrement punies : en

Imerinâ, une femme noble ou une femme libre qui avait commerce avec

un esclave était vendue, et avec le prix de la vente on achetait du manioc

ou tout autre aliment qu'on distribuait aux membres de son clan; mais

depuis 1 88 1 , la condamnation à l'esclavage a été remplacée par un empri-

sonnement de huit mois pour l'homme et de quatre mois pour la femme (2)

,

sans préjudice des peines consacrées par l'usage dans chaque caste inté-

ressée, peines qui consistaient quelquefois dans l'expulsion du clan, mais

d'ordinaire en une amende d'un ou de plusieurs bœufs que la femme

coupable faisait tuer pour en distribuer la viande à ses parents.

Entre gens de même caste, l'adultère est souvent puni de la seule

peine du talion (3)

,
quoique cette peine ne soit pas toujours applicable,

lorsque, par exemple, la femme du rival est vieille ou peu avenante;

quelquefois le mari donnait à sa femme qu'il surprenait en flagrant délit

(1) Quelquefois, comme chez les Betsi-

misarakâ par exemple, la femme adultère

était condamnée à vivre jusqu'à son dernier

jour avec l'homme qu'elle avait trompé

[tsy mety afakâ (il ne convient pas qu'elle

s'échappe, qu'elle devienne libre)] , n'ayant

plus le rang d'épouse ni aucun droit sur les

acquêts de la communauté, ravalée à la

condition de concubine esclave : on l'appelle

alors vadij dikâ, épouse qu'on enjambe, par-

dessus laquelle on passe.

(2) Art. 33 du deuxième Code de Rana-

valonâ II, dit des «3o5 articles".

I
3

' Il ne fallait pas toutefois que le mari

tombât malade après avoir mangé dans l'as-

siette de l'amant de sa femme ou après

s'être servi de son lamba, et mourût, car sa

mort était, dans ce cas, attribuée à un sort

jeté sur lui par son rival.

Il y a, chez les Sakalavâ, une maladie

caractérisée par le gonflement du ventre,

Vanabdkanâ [maladie faisant perdre les

forces, enlevant la vigueur], qui, dans leur

croyance, est due à un ensorcellement; on

accusait naturellement l'amant d'avoir jeté

un sort sur le mari de sa maîtresse au

moyen des aliments servis dans son assiette

ou au moyen de son lamba, et la famille

du mort le faisait condamner sévèrement en

kabartj.



ETHNOGRAPHIE. 221

d'adultère une correction corporelle (1)
, mais, le plus souvent, le cou-

pable s'excusait en disant au mari : ce Cent excuses! Mille excuses, mon

frère aine (ou mon frère cadet, suivant leur âge respectif)! j'ai eu tort

d'agir en cachette et d'oublier que nos femmes sont les femmes de deux

frères (par conséquent sacrées)! Je me traîne à vos pieds

»

(2)
, et d'ordi-

naire le mari acceptait ces excuses et prenait à son tour la femme de

celui à qui il pardonnait; autrement il déposait une plainte devant le

fokon olonâ, l'assemblée des notables, qui condamnait les coupables à une

amende.

C'est l'homme qui en payait toujours la plus forte part, d'ordinaire les

deux tiers, mais le mari exigeait quelquefois que la femme coupable se

purifiât avant de rentrer en grâce : et pour cela , trempant son doigt dans

le sang d'une vache ou d'un veau, qu'il n'était pas du reste nécessaire

d'immoler, il en marquait la poitrine de sa femme. Généralement, il s'en-

tendait avec son rival sur le montant de l'indemnité que, dans le Nord,

on appelle aritsâ [guérison] et mampanaritsâ [qui guérit, qui permet

de supporter un mal avec patience]. Chez les Merinâ, lorsque les deux

amants sont surpris au lit, le mari s'empare des vêtements de son rival (3)

,

1 Manandalilaly ny vady an-katrarana

(R. P. Callet, Bulletin Académie malgache,

1903, p. 218), litt. : Le mari peut frapper

rudement, sans la tuer toutefois, sa femme

prise en flagrant délit d'adultère. — Chez

les Antandroy, peuplade plus sauvage que

les autres, le mari, comme nous l'avons dit,

avait le droit de frapper sa femme coupable

à coups de bâton ou à coups de pierre jus-

qu'à ce que la mort s'ensuivit (voir plus

haut, p. 2 10).

I'2 ' Halady zato! Halady arivo! razoky (ou

razandry)
, fa natao ho takona lia diso lolcon

,

fa vadin'ny mpirahalahy ny antsika, ka mifona

sy mandady W.

(3) Manenda-dambâ , comme ils disent.

Dans ce cas, il perd tout recours légal contre

les deux amants, et l'affaire est terminée

(Julien, Instit. polit, et soc. de Madagascar.

t. II, p. 202). La femme a les mêmes droits

à l'égard de la complice de son mari qu'elle

surprend en flagrant délit.

'1 Mayeur dit en 1777 : «Lorsqu'une femme hova est surprise en flagrant délit, le galant seul est puni et

doit payer une amende d'un bœuf, à moins qu'il ne dise au mari dès que celui-ci l'aperçoit : ttHalady, tom-

rrpoko !» [Excusez-moi. mon maître 1]; ainsi, avec un peu de présence d'esprit, il évite l'amende» (Voyage à

Madagascar, Manuscrit du British Muséum, Fonds Farquhar, et Copie Bibl. Grandnlier, p. 3g). — Lorsque

l'un de nous était à Tananarive en 1870, un homme convaincu d'adultère avec une femme de sa caste était pas-

sible d'une amende de 5o piastres (25o francs), mais cette amende était moindre s'il s'excusait et disait : trPar-

donnez-moi, mais je croyais que vous ne le sauriez pas». Un jour, l'un d'eux, traduit devant les juges par un

mari mécontent, l'apostropha, lui reprochant sa manière de faire : ttVous agissez mal à mon égard, lui dit-il.

Pourquoi ne pas m'avoir informé que vous connaissiez mes relations avec votre femme? Nous aurions arrangé

l'affaire entre nous».



222 MADAGASCAR.

ou bien il fait tuer un bœuf dont le prix est payé, les deux tiers par

l'homme et un tiers par la femme. Chez les Betsimisarakâ, le mari sagaye

un ou deux bœufs dans le premier troupeau qu'il rencontre, et lorsque le

propriétaire vient lui en réclamer le prix, il reconnaît que c'est bien lui

qui les a tués, mais que c'est à sa femme et à son amant qu'il incombe

de les payer' 1
'.

C'est, du reste, le taux ordinaire de l'amende, qui cependant, en cer-

tains cas, lorsque par exemple la femme, abandonnant la maison conju-

gale, s'en est allée vivre avec son amant, monte à cinq et même à dix

bœufs et plus, faute de quoi le mari délaissé a le droit de tuer à la sagaye

tous les bœufs de son rival ainsi que ceux du père de sa femme (2
'.

''' «Ce n'est pas une faute pour les

femmes de Ghallemboulou [de Fénerive] de

traiter l'amour avec d'autres hommes que

leurs maris ; leurs coutumes ont quelque

chose d'assez particulier à cet égard : un

homme qui a connu la femme d'un autre

est obligé de payer au mari une somme à

proportion de ce qu'elle lui a coûté [en

dons et cadeaux], soit d'ordinaire ie quart

ou même le tiers '
a)

. Les femmes le décla-

rent d'elles-mêmes à leurs maris, et c'est à

eux à se faire payer ; si l'homme accusé

nie avoir rien fait, il est cité avec la femme
devant les anciens du \illage; celle-ci conte

toutes les circonstances de l'action, comme
elle ferait un récit bien honnête, et si

l'homme persiste à nier, on lui fait boire

un breuvage fait avec un fruit presque

comme la Macheville des Indes occidentales

et capable de faire crever l'homme le plus

fort; s'il résiste, il est déclaré innocent et

mis hors de cause» (François Martin, Mém.
sur l'établissement des Colonies françaises

aux Indes orientales, 1668, Manuscr. Arck.

nationales, T* 1169, et Copie Bibl. Gran-

didier, p. 327). — En 1785, Mayeur dut

payer, chez les Belanimenâ, une amende de

5 piastres à un mari qui avait surpris sa

femme avec un de ses maromitâ, un de ses

serviteurs, afin de laver l'affront conformé-

ment à l'usage.

< 2 ' tfChez les Antandroy, l'homme qui

entretient des relations avec la femme d'un

égal paye une amende de vingt têtes de bé-

tail» (Drury's Adventures duringjifleen years

ofcaptivity in Madagascar, îjsg, et traduit,

française in Collect. Ouvr. anc. Madagascar,

t. IV, p. 222). — cfChez les Bezanozano,

dit Dumaine, une jeune femme à qui son

mari avait donné un douaire de plus de

vingt piastres et qu'il avait abandonnée de-

puis plus d'un an, ayant vécu pendant mon
séjour à Fiadanâ avec un de mes compa-

gnons qui l'avait obtenue de sa mère, ce

mari, ayant appris la chose, vint avec une

soixantaine de parents et d'amis, tous ar-

més, faire à ce sujet un procès à sa belle-

mère qui fut condamnée à une amende de

cinq bœufs, après quoi la bande s'en lut

chez elle fort satisfaite, laissant la femme

continuer à vivre tranquillement avec nous»

(Voyage au pays d'Ancaye en 1790, in

Ann. Voy. Malte-Brun, t. XI, 1810, p. 1 85-

186).

"> C'est ce que dit aussi Du Bois pour le Sud-Est en 1674 ( Voij. aux iles Dauphine, etc., p. 1 15).



ETHNOGRAPHIE. 223

Le Gode de Ranavalonâ I
re de 1828 (art. i3) condamnait l'amant

dune femme mariée (manabodo vadin olonâ [celui qui a enlevé la femme

d'un homme]), si tous deux étaient de même caste, à une amende d'un

bœuf et de 5 piastres; mais si le mari abandonnait sa femme à son rival,

l'amende était portée à 2 9 piastres et demie, à partager entre lui et la

reine {1\ Radamà II (en 1862, art. 10) et Rasoherinà (en 1 863 , art. 10)

ont maintenu cette pénalité ; Ranavalonâ II l'a portée, en 1868 (art. 9^),

à 00 piastres, les deux tiers à la charge de l'homme, un tiers à celle de

la femme, et en 1881 (art. 58) à 100 piastres.

Aous verrons plus loin les lois très sévères établies par Andrianampoi-

nimerinâ contre ceux qui commettaient l'adultère avec la femme d'un

soldat en cours d'expédition, lois qu'il a du reste adoucies vers la fin de

son règne; le vidim-bavy [ou le prix de la femme] à payer a été fixé à

00 piastres, et les coupables devaient en outre tuer pour les membres

de la famille un bœuf, dont les deux tiers étaient payés par l'homme et

un tiers par la femme. Il admettait toutefois que les intéressés s'enten-

dissent entre eux comme ils le jugeraient bon, par exemple que le cou-

pable arrêtât les poursuites, nahalady vavâ comme ils disaient, en con-

venant avec le mari de prendre la femme et les enfants de compte à demi

avec lui et de partager les charges du ménage, transaction qui était par-

faitement légale.

Toutefois l'adultère, péché mignon et sans gravité d'ordinaire (2)
, tou-

jours plus grave cependant quand il avait lieu entre personnes de caste et

de rang différents, devenait un crime qui entraînait des peines sévères,

(1) D'une manière générale, les peines

et amendes infligées en Imerinâ étaient

diminuées d'environ moitié, et même plus
,

lorsque les crimes ou délits avaient lieu en

dehors de l'Imerinâ (Code de Ranavalonâ I
re

,

1828, Bull. Acad. malg., 1907, p. 21).

f

2
' Il y a cependant quelques peuplades

qui ne traitent pas l'adultère avec l'indif-

férence habituelle aux autres Malgaches et

chez lesquelles la femme qui se conduit mal

sans avoir à se plaindre de son mari est

honnie ; ce sont celles qui habitent la côte

Sud-Est entre 2i°3o'et23° i5' de latitude

Sud (où se sont établis au xvie
siècle des

immigrants tant indiens qu'arabes, les Anti-

moronâ, les Zafisoronâ , les Antifasinâ, les

Antisakâ [Zaramanampy, Zarafanilihanâ,

etc.], et les Antandroy). Le Rév. Shaw, qui a

résidé dans cette région de 1887 à 1889, a

vu sagayer à Tangainony une femme zafi-

soronâ qui avait été convaincue d'adultère et

en a vu deux autres recourir au suicide parce



±2!i MADAGASCAR.

souvent l'esclavage et même la mort, lorsqu'il était commis avec la

femme d'un roi, d'un prince ou d'un grand du pays'
1
', à moins que le cou-

pable ne fût de la même caste, du même rang; quant aux rois, princes

et grands, ils avaient ou plutôt ils s'arrogeaient le droit de s'emparer de

qu'elles avaient été prises en flagrant délit'"'.

Ajoutons que les femmes malgaches qu'épou-

sent les Antalaotrà, les Soahily et les Indiens

établis en grand nombre sur la côte Nord-

Ouesl, sont tenues sévèrement, ce qui ne

les empêche pas toutefois de commettre

l'adultère assez souvent lorsque leur sei-

gneur et maître est absent, imitant leurs

sœurs de l'Extrême-Orient et comme elles se

livrant aux esclaves chargés de les surveiller

afin de s'assurer leur complicité; mais quand

le mari vient à avoir vent de leur trahison,

il fait amarrer l'esclave soupçonné et, après

l'avoir confessé, le vend ou le l'ail tuer.

(1
> (fL'Anlandroy qui entretient des rela-

tions avec la femme de son supérieur est

condamné à payer trente bœufs et, en

outre, des bêches et des verroteries; si c'est

avec la femme d'un roi ou d'un prince, il

est puni de mort" (Drury, 1720, Coll. Omr.

anc. de Madag. publiée par A. et G. Grandi-

dier, p. 22a). — «A Ankove [dans l'Ime-

rina] , écrivait Mayeur en 1777, il y a peine

de mort contre quiconque entretiendrait

un commerce illicite avec une des femmes

du roi D, et le Code de Ranavalonâ I™, de

1828, punissait de la peine capitale le

mariera vadin Andrianâ ou l'excitation à la

débauche des femmes des chefs : cet article

était encore maintenu dans celui de Raso-

herina, en 1 863 ; il condamnait aussi le horâ

ou libre qui séduisait l'épouse d'un Euro-

péen à être garrotté et à mourir de faim : l'Eu-

ropéen était alors, en effet, assimilé à un

andrianâ ou noble. H en était à peu près de

même dans tout Madagascar. Chez les Anta-

nosy, par exemple, ries entreprises galantes

contre les femmes des Roandrianâ étaient

punies de l'esclavage •» (de Modave. 1770,

Archives coloniales, Corr. Madagascar), et en-

core en 1868, lorsque l'un de nous a l'ait

visite à leur roi Razomanery, la femme d'un

Roandrianâ surprise avec un homme d'une

caste inférieure à celle de son mari était

punie de mort ainsi que son complice. Chez

lesBarâ, les biens du coupable étaient con-

fisqués, et même, chez lesBarabé, était puni

de mort tout homme qui convoitait la femme

d'un chef; Ramieba et Inapakâ, qui les gou-

vernaient lorsque nous avons pris Madagas-

car, étaient d'une jalousie féroce et ils ont

impitoyablement fait tuer plusieurs guer-

riers qui s'étaient permis de regarder à tra-

vers les palanques entourant leur harem (cf.

Journal offic. Madag., 9 août 1898, p. 2270).

Chez les Sakalavâ, h fin Isa ou soldat qui

entretenait des relations avec la femme d'un

chef était condamné à avoir la main tran-

chée . main qu'on exposait dans son village

afin que nul n'en ignorât.

<*' Dellon dit que, dans les pays de Ghallemboule [de Fénerive] et d'Anlongil, Mes hommes sont jaloux de

leurs femmes jusqu'à la fureur et qu'on punit de mort les libertines, que la mort est imposée à celles qui

sont surprises dans quelque infidélité» (Nom: Relat. d'un voyage au.r Indes Orientales, i60p, p- 29 et il).

— François Martin, qui a séjourné trois années sur cette cote (de iC65 à 1668), ailirm 1 au contraire — et

on peut l'en croire — que les femmes y ont des mœurs fort libres, comme partout ailleurs à Madagascar.

L'assertion de Houtinan ( i.
r
>g5. Coll. Omit. anc. Madag., t. I, p. 197) et de Mandelslo (io3g, loc. cit., t. Il,

p. 48g), qu'à Saint-Augustin tria tidélité des femmes était à toute épreuve» et que rd'adultère était puni de

mort», est erronée; la vérité est que les femmes se tenaient à l'écart des Européens, autant par crainte

de gens avec lesquels elles n'avaient encore jamais eu de contact que par crainte d'être traîtreusement enlevées

pour être vendues comme esclaves.



ETHNOGRAPHIE. 225

toute femme de leurs sujets qui leur plaisait, l'enlevant à son mari, à sa

famille, sans que ceux-ci pussent non seulement s'y opposer, mais encore

se plaindre (1)
.

L'adultère prenait aussi en certains cas une grande gravité, non pas

à cause de l'acte lui-même, mais à cause des circonstances ou du moment

dans lesquels on l'accomplissait. Dans tout Madagascar, toutes les fois

qu'un homme partait en guerre (2)
, était enfanompoanâ, c'est-à-dire en corvée

pour le service de son seigneur, de son souverain 1^, ou bien entreprenait

t1 ' Ramboasalamâ, qui, jusqu'à la nais-

sance du prince Rakotô (Radamâ II), était

l'héritier présomptif de la reine Ranava-

lonâ l
r% ne se faisait pas faute d'envoyer

ses esclaves arracher du lit conjugal, au

milieu de la nuit, une femme qu'il lui

prenait tout d'un coup la fantaisie de pos-

séder, et le mari ne pouvait se prévaloir

de ce fankatrarana , de ce flagrant délit

d'adultère, pour répudier sa femme. En-

core tout récemment, à la veille de notre

prise de possession de Madagascar, les fils

du Premier Ministre Rainilaiarivony agis-

saient de même.
(2) tfLes femmes, dit Flacourt, dont les

maris sont à la guerre, quoique très portées

à la volupté, ne voudraient pour rien au

monde avoir à faire à un autre homme.

croyant fermement que, dans ce cas, leur

mari y serait tué ou blessén (Hisl. de Mada-

gascar, 1661, p. o,8)
(a)

.

(3
' Chez les Sakalavâ, les Betsileo, etc.,

quand un homme se blessait gravement en

construisant une maison pour le roi, sa

femme était, de ce fait, convaincue de lui

avoir été infidèle pendant son travail et était

mise à mort : l'un de nous a vu en 1869 au

Ménabé condamner à mort la femme d'un

Sakalavâ qui s'était blessé en travaillant à

l'une des maisons encloses dans l'enceinte

du roi Toerâ. Chez les Merinâ, il suffisait

qu'un des corvéables, occupé dans le Palais

du souverain, se plaignit de l'infidélité de

sa femme pour que, si elle était prouvée,

le souverain la lit vendre; ses parents, du

reste, pouvaient la racheter.

*' Au début du règne d'Andrianampoinimerina, un soldai qui, revenant d'expédition, surprenait sa femme
eu flagrant délit d'adultère [vady ankatraranà], avait le droit de tuer son rivât, parce que, disait le roi à ses

sujets : trJe ne puis admettre qu'on vous prenne vos femmes pendant qu'au prix de grandes fatigues et de
dangers de toutes sortes vous m'aidez à agrandir mon royaume et à affermir mon autorité. Que la mort soit

donc le châtiment des coupables !jj Si les coupables n'étaient pas pris en flagrant délit, ils étaient condamnés
à être vendus comme esclaves ou à payer la somme qu'aurait produite leur vente (Jclien, Instit. polit, et soc.

de Madajr., t. I, p. 3s3). Plus tard, lorsque son pouvoir fut solidement assis, ce prince n'autorisa plus la mise

à mort de l'homme pris en flagrant délit : il fixa à 5o piastres l'amende, le vidim-bavy [le prix de la femme]
comme on l'appelait, que le coupable avait à payer à moins que le mari ne modérât ses exigences. Les Codes de

Ranavalonà 1™, du 27 Adijady 1828 (art. 11), de Radamii II, du 12 Alahasaly 1862 (art. 9), de Rasoherina,

du 26 Adaoro i863 (art. 11), et de Ranavalonà II, du 18 Alakarabo 1868 (art. 70), aussi bien que du

29 mars 1881, contiennent tous les mêmes prohibitions et les mêmes sanctions, et tous édictent que, si le

mari meurt en cours d'expédition, les coupables seront vendus comme esclaves ou, depuis Rasoherina, marqués
et mis aux fers à perpétuité et leurs biens confisqués. Le Code de Ranavalonà II, du 29 mars 1881 , a porté

de 5o à 100 piastres le taux de l'amende des coupables, les deux tiers à la charge de l'homme et l'autre

tiers à la charge de la femme, dont une partie est pour le souverain et l'autre pour le mari.

On relrouve des coutumes semblables dans certaines îles de l'Océanie, où les femmes sont ttlabouées-) comme
à Madagascar quand les maris sont en expédition.

ETHNOGRAPHIE. = 9

iMi-nivi-iuc



226 MADAGASCAR.

un voyage lointain et dangereux' 1

', sa femme ou ses femmes entraient

en retraite, nifady, gardaient la continence, et leur personne devenait

fadibé, sacrée, inviolable, parce que, dans ces diverses circonstances, la

chasteté de l'épouse, considérée d'ordinaire comme de peu de prix, était

à leurs yeux le palladium, la sauvegarde du mari contre les dangers aux-

quels il était exposé (2>
; celles qui étaient convaincues d'avoir eu, pendant

son absence, des relations avec un amant étaient considérées comme

coupables du crime de sorcellerie, et les deux coupables étaient con-

damnés à une forte amende, ou mis aux fers pendant un temps plus ou

moins long, ou vendus comme esclaves et souvent même mis à mort si

C trLes Betsimisarakà jeûnent et obser-

vent la continence pendant plusieurs jours

avant de partir à la pèche de la baleine;

la femme de celui qui est chargé de lancer

le harpon doit, pendant l'absence de son

mari, vivre dans la solitude, ne parlant, à

personne, jeûnant et chaste. Si le mari

manque plusieurs baleines de suite, il ac-

cuse sa femme de se mal conduire et sou-

vent la répudier (De Valgny. 1760, Man.

Bibl. Muséum d'hist. naturelle et Copie Bibl.

Grandidier, p. 77). — Quand les Sakalavâ

du Ménabé, du Mailakâ et du Marahâ s'en

allaient dans des régions désertes cueillir

lus feuilles du palmier tcrafia», d'où l'on

tire les fibres dont les femmes font maints

tissus, comme le voyage est assez long et

n'était pas sans quelque danger à cause des

bandes de pillards qui infestaient le pays et

aussi parce qu'il s'agissait d'un produit des-

tiné aux femmes, celles-ci devaient observer

scrupuleusement la continence, sinon elles

étaient traitées de mpamosavy, de sorcières,

et étaient accusées de chercher à faire périr

leurs maris. — 11 en était de même chez

les Merinà, quand un mari partait pour un

long voyage d'affaires : la femme portait

certains ornements qui indiquaient que sa

personne était sacrée; toutefois, pour ne

pas la condamner à une trop longue et trop

dure continence, il lui donnait souvent le

sao-dranto [le divorce (momentané) pour

cause de commerce], c'est-à-dire la per-

mission de vivre maritalement pendant son

absence avec un autre homme qu'il indi-

quait; à son retour, il décidait s'il acceptait

pour siens les enfants nés pendant son ab-

sence de cette union temporaire, ou s'il en

laissait la charge à leurs auteurs. — Chez

les Antanosy, il est de règle que, lorsqu'un

mari dont la femme est enceinle part pour

un long voyage, celle-ci choisisse un homme
pour vivre maritalement avec elle pendant

son absence (voir p. a5o, note 4).

I2 ' Quoique les anciens et la plupart des

peuples n'aient pas préconisé d'une ma-

nière générale le renoncement aux plaisirs

de la chair, il y avait des cas où la conti-

nence était ou obligatoire, ou tout au moins

considérée comme agréable à la Divinité

et propitiatoire; les Hindous, par exemple,

comme les Malgaches lors de certaines céré-

monies, ne procédaient aux actes qu'ils

considéraient comme sacrés, aux sacrifices,

qu'après s'être purifiés, ainsi que leurs

femmes, pendant un temps plus ou moins

long, par le jeûne et la continence conju-

gale et par un bain, sous peine que l'acte,

le sacrifice n'eussent aucune valeur et ne

produisissent aucun résultat.



ETHNOGRAPHIE. 227

le mari périssait dans le cours de son expédition, et leurs biens étaient

confisqués.

Lorsque les femmes mariées sont ainsi en retraite, elles portent une
marque distinctive qui fait connaître à tous qu'elles sont tenues de garder
une continence absolue. Les Sakalavâ, les Antanosy, les Merinâ, etc.,

portaient à la main, lorsqu'elles sortaient, une petite baguette qu'elles

appuyaient sur leur épaule , elles ne devaient point s'oindre le corps d'huile
ni toucher le poteau central de la maisonW : elles étaient, comme on disait,

mitan-tehinâ [qui tiennent un bâton] ou mùsabô [qui veillent (à ce que
leur mari n'ait pas d'accident)], par conséquent intangibles, sacrées; et

matin et soir, pendant l'absence de leurs maris, elles se réunissaient sur
la place publique et chantaient des sortes de litanies pour appeler sur eux
la protection de Dieu et de leurs ancêtres; les femmes merinâ portaient
en outre autour du cou, lorsque leurs maris étaient à la guerre, un
étroit ruban ou une tresse de cheveux que maintenait quelquefois une
agrafe d'or, et, lorsqu'ils étaient en voyage, une chaînette d'argent ou
un collier de certaines perles de verre.

Il y a encore d'autres cas où les femmes doivent observer la continence,
par exemple lorsque leur père ou leur mère sont gravement malades ®,
lorsqu'elles sont enceintes, parce qu'elles croient qu'alors l'enfant mour-
rait dans leur sein'

3
), ou tant que leur enfant est à la mamelle, parce qu'il

prendrait la maladie nommée tambavp® et succomberait (5)
.

L'adultère commis par un homme libre avec la femme d'un esclave

|

Sakalavâ de l'Ouest et du Sud. (*) Le tambavy ou «carreau» des créoles
Sakalavâ, etc. est un engorgement des glandes mésentéri-

> BetsimisarakâW
,
Sakalavâ

, etc. Il n'en ques ; on donne ce nom , du reste , à diverses
est pas de même des femmes Antanosy, maladies des petits enfants,
comme nous l'avons dit à la fin de la note i (s) Les Tsimihety

( Cap. Tralboux , Revue
de la page précédente. de Madagascar, mars 1 9 o3 , p. a3

1
).

M «Les grandes déclarations des femmes au sujet des infidélités qu'elles ont commises avec l'un et avec
autre ont pnnc.palement heu quand elles sont en travail pour accoucher; les matrones qui sont auprès d'elles

les pressent de déclarer ce qu'elles ont fait. Elles croient du resle fermement qu'elles Vaccouche'raient pheureusement s. elles n en faisaient pas la confession publique sans rien omettre : il y en a qui donnent de
belles listes damant, a leur man, et es Franca.s mariés avec des femmes malgaches se seraient volonliers
passes de ces déclarations» (François Mm™, Mcm. sur l'établissement des Colonies françaises au, Indes Orien-
tales, 1668. Manuscrit des Archives nationales, T* 1169, et Copie Bibl. Grandidier, p. 3a 7 ).

99.



228 MADAGASCAR.

était passible, chez les Sakalavâ, d'une amende de rc vingt marchan-

dises»'
1

^, parce qu'il ne s'était pas respecté et qu'il s'exposait à être insulté

par le mari; et chez les Antanosy, dit Flacourt, ce l'adultère commis par

un esclave avec la femme d'un autre esclave est passible d'un sazy

ou amende dont la moitié est pour le mari et l'autre moitié pour le

maître».

2 0° Instabilité du mariage malgache. Sa dissolution. Répudiation. —
De ce qui précède il ressort que, comme dit un proverbe merinâ, ny

fanambadiana tsy nafehy,fa nahandrotra, le lien conjugal n'est pas un lien

fortement serré : autrement dit, c'est un nœud coulant que les époux des-

serrent avec la plus grande facilité. En effet, les ménages ont peu de

stabilité et des incidents futiles suffisent à en rompre les liens'
2
', malgré

le dicton populaire qui conseille de ne les point briser'
3
'. H y a même

des peuplades, comme les Betsimisarakâ et d'autres, chez lesquelles les

futurs, en faisant les conventions matrimoniales, prévoient le cas où il y

aurait incompatibilité d'humeur entre eux, où ils deviendraient, comme

ils disent, disakâ, fatigués, las l'un de l'autre, et se réservent dans ce cas

le droit de se séparer à l'amiable
{,i

\ en prononçant la formule suivante,

.prise bien entendu dans un sens figuré : Boita lkolo tsy leori Ikala, boka

Ikala tsy leon Ikoto [Si Ikolô (le mari) devient lépreux, la vie ne sera pas

''' C'est-à-dire de viugt objets de traite. mariage ce que les poules font de leur

(

'

2) Car, disent les Malgaches, « quand un vêtement (de leurs plumes), qu'elles ne

taureau reste trop longtemps couché sur le quittent que lorsqu'elles sont mortes].

même côté, il est fatigué, et il se retourne (4) Dans ce cas, la femme doit rendre

de l'autre côténW. le jamonâ, le présent qui a été fait par le

'
3

' Ataovij toy ny tombait alcoho ny fa- futur aux parents de la future au moment

nambadiana : faty no Irisarahana [Faites du du mariage et qui a consacré l'accord.

a>
«Les hommes de Sadia [du Ménabé] sont plutôt accouplés que mariés avec leurs femmes; ils se marieut

toujours sous la condition tacite que chacun des époux pourra eu chercher et en prendre un autre dès que

cela lui agréera. Aussi lous les jours, sans motifs plausibles, y a-t-il des séparations et des répudiations qm
ont lieu sans bruit et sans regrets, car, pourvu que le mari récupère la vache ou l'objet avec lesquels il a acheté

sa femme, tout se passe le mieux du mondes (lî. P. Luis Mamano, Missaô a Sadia [Ménabé] no anno de 1616,

Coll. Ouvr. anc. Madag., publiée par A. et G. Grandidier, t. II, p. a34 et a5a, note). — irLorsque, à la baie de

Saint-Augustin, un mari a assez de sa femme, il a le droit de la quiller, et de même la femme peut aban-

donner son mari, à la condition que l'un rende à l'autre ce qu'il en a reçui (J. Blank, i663, Coll. Ouvr. anc.

Madag., t. III, p. 3io). — irA Ghallemboule (à Fénerive), quand une femme abandonne son mari, ses parents

sont obligés de rendre ce qu'ils ont reçu» (François Martin, i(568, Mém. sur l'établ. des Colonies françaises,

Mail, des Arch. nat. et Copie Bibl. Grandidier, p. 327).



ETHNOGRAPHIE. 229

tenable pour Ikalâ (la femme), et, si Ikalâ devient lépreuse, la vie ne sera

pas tenable pour Ikotôj.

Les Malgaches, du reste, ne pouvaient s'étonner du peu de stabilité de

leurs ménages, puisque, à leur idée, sans parler de l'incompatibilité d'hu-

meur des conjoints et de leur inconstance naturelle, une foule d'actes

plus ou moins involontaires amenaient inévitablement la rupture de leur

union, tels qu'amener sa fiancée chez soi par un temps pluvieux (1)
, ou

franchir le seuil de la chambre nuptiale du pied droit'
2
', sortir du feu de

la maison conjugale (3)
, ou aller visiter ses parents pendant la première

semaine du mariage (4)
, manger dans des assiettes autres que des assiettes

de terre (5)
, ou bien encore l'anxiété et l'agitation de la belle-mère au

moment de la cérémonie (6)
, etc.

En réalité , les ménages n'ont de stabilité , de tranquillité
,
que lorsque

les intérêts des époux sont tellement unis qu'ils ne pourraient se sé-

parer sans qu'il en résultât un préjudice considérable pour les deux,

ce qui n'a lieu qu'après une union déjà longue, lorsqu'ils ont vieilli en-

semble'7
'. Toutefois, sur la côte orientale, lorsque le mari et la femme

se lient par le fati-dra ou serment du sang, ils ne peuvent plus se sé-

parer et, après la mort de l'un d'eux, l'autre ne peut plus se remarier

sous peine d'encourir la colère de Dieu et de ses ancêtres.

Il y avait un mois pendant lequel, chez certaines peuplades, on ne

changeait pas de femme : c'était, chez les Sakalavâ, le mois de Volam-

padinâ (correspondant au mois de Sakavé des Malgaches du Sud-Est et

f 1 ) Mampaka-bady avy orana, tsy raikilra

(rnahahe ranomaso [fait couler beaucoup de

larmes]).

f2 ' Raha ny tongotra havanana no mandia

ny lokonana voalohany, tsy marina ny lokan-

trano [le ménage ne durera pas].

f3 ' Mamoaka afo anatinny herinandro

,

maha-tsy tamantokantrano.

(*' Mamangy havana anatin'ny herinandro

,

tsy tamana [le ménage sera instable].

t 5 ' Tsy mihinana amin'ny vilia tanimanga,

tsy mahatsara fanambadiana.

<6 ' Mihetsiketsika ny renin-jaza co ampa-

naovana ny fanambadiana, mikorontana ny

fanambadiana (H. J. Standing, Les Fady mal-

gaches, Bull. Acad. malg., igo4, p. no).
("' En effet, après quelques années de ma-

riage, le partage des biens des époux qui,

chez les Merinâ, étaient mis en commun,
devenait difficile, car ils s'étaient accrus ou

avaient diminué, les rizières n'avaient plus

la même valeur, le nombre des bœufs et des

esclaves avait changé, etc. Dès lors, les

époux ne pouvaient se séparer.



230 MADAGASCAR.

au mois d'Alohotsy des Merina, c'est-à-dire au Ramadan des musulmans),

mois de privations et de tabous.

Personne, pas même le souverain (1)
, ne peut casser un mariage, si ce

n'est le mari, le mari seul : Tsij misy mahafa-badinolona, na ny Mpan-

jaka aza, comme l'a proclamé Andrianampoinimerinâ lui-même à la fin

du xvme
siècle. Ce principe a de tout temps dominé les rapports des époux

à Madagascar : en effet, le mari avait le droit de renvoyer sa femme

suivant son bon plaisir (2)
, sans la consulter <3)

, et de sa propre volonté,

sans avoir besoin du concours d'aucune autorité (4)
, excepté chez les

Merina (5)
; toutefois, si la femme ne peut pas divorcer à son gré, elle peut

se séparer de lui, mais sans avoir le droit de se remarier.

La dissolution du mariage avait lieu tantôt par une séparation amiable,

tantôt par une répudiation ou un divorce en due forme prononcés par le

mari qui trouvait toutes sortes de raisons pour rompre le mariage lorsque

la femme ne lui plaisait plus (6)
, ou, ce qui était le cas le plus fréquent,

parce qu'elle était stérile (7)
. Quant à la femme, elle ne pouvait réclamer le

divorce qu'en de rares cas, dans des cas graves; autrement, si elle avait à

<') Excepté pour crime de haute trahison de tout ce qu'elles y trouvaient (Th. Lord,

[meloka be vava]. Antan. Animal, 1892 , p. h^Z).

<2 ' Car, disent-ils, Kibo tsy tia tsy asesika ^ «Les Sakalavâ ont le droit de répu-

[Quand l'amour est parti, on ne peut pas dier leurs femmes, même sans motif, et on

le faire revenir de force]. Toutefois, il y doit leur rendre la vache qu'ils ont donne'e

a au moins un clan dans l'Imerinâ, celui en se mariant» (R. P. Luis Mariano, 16 1 G,

des Zanakantitrâ, dont les memhres ne se Coll. Ouvr. anc. Madagascar, t. II, p. 22G).

marient guère qu'entre eux et qui sont ré- (5) Andrianampoinimerinâ, dès la fin du

pûtes pour leur fidélité en ménage; chez xvm e
siècle, a exigé que la répudiation fût

eux, les divorces sont rares. faite non seulement devant les parents de la

< 3) Toutefois, dans le Sud-Est, un mari femme, mais devant le folon'olonâ ou assem-

ne pouvait renvoyer une femme qu'il venait blée des notables.

d'épouser avant huit jours ou même un mois (6) Ny vady hariam-be tsiny [A la femme

de mariage, sans lui faire un affront qui était qu'on veut chasser on trouve beaucoup de

toujours puni; et chez les Zafisoronâ, tant défauts] (Rev. W. E. Cousins et J. Parrett,

que la femme divorcée n'avait pas enlevé Ny Ohabolana, n° 2Ù5a).

sa natte, celle sur laquelle elle couchait, < 7 ) Toutefois, l'épouse stérile amenait

son mari ne pouvait se remarier sous peine souvent dans le lit conjugal une proche pa-

de lui payer une amende d'un bœuf, et, s'il rente, sœur, cousine ou autre, pour qu'en

refusait, toutes les femmes du village pie- son lieu et place elle donnât un enfant a

naienl sa maison d'assaut et s'emparaient son mari, enfant qu'elle adoptait.



ETHNOGRAPHIE. 231

se plaindre de son mari, lorsque par exemple il commettait à son égard

des passe-droits, la négligeant aa profit de ses rivales; ou bien, s'il avait

des dettes, pour ne pas être comprise dans la vente de ses biens meubles

et immeubles; ou encore lorsqu'il voulait la donner en échange à un autre

homme, — elle pouvait se retirer chez ses parents, en emportant les

effets qui lui appartenaient, mais sans que pour cela, même après beau-

coup d'années de séparation (1)
, le mariage fût dissous, sans qu'elle pût se

remarier à moins d'en obtenir l'autorisation expresse du roi du pays'
2
'.

Lorsque l'abandon du foyer conjugal était dû à des causes de peu de

gravité, à une dispute, etc., il n'était pas rare que le mari cherchât à

rentrer en grâce auprès de son épouse , en lui faisant amende honorable

,

en lui donnant en preuve de repentir un cadeau, pièce de toile, lamba,

bœuf ou quelques piastres : ce que les Sakalavâ appellent hiflàfîkâ ou

plutôt manifikifîkâ, c'est-à-dire se secouer pour chasser un mauvais sou-

venir, comme un chien qui sort de l'eau, par exemple, se secoue pour

se débarrasser de l'eau dont son poil est tout humide; il n'est pas en effet

dans les usages malgaches de recourir à des menaces ou à des sévices

pour ramener sa femme au domicile conjugal, car, disent les Merinâ,

tanam-pamono mpanambitamby [il convient que la main qui a frappé,

caresse] (3)
.

La femme qui avait fui son mari, vavy misintahâ suivant l'expres-

sion des Merinâ, ou la femme en colère, vavy tezitsâ comme disent les

Sakalavâ, lorsqu'elle prolongeait son absence, soit que le mari ne lui fit

1 Sauf toutefois chez les Tsimihety, où

la femme, après être restée une année en-

tière chez ses parents, reconquiert sa pleine

liberté (Cap. Tralboux, Revue de Madagas-

car, mars igo3,p. 23a).

f2 ' Chez les Barâ, comme chez d'autres

peuplades du Sud et de l'Ouest, il arrivait

quelquefois que les femmes d'un roi, aussi

bien que celles de ses sujets du reste, mé-

contentes de leur seigneur et maître, se

sauvaient chez un roi voisin qui les prenait

sous sa protection et ne les rendait que si

la ville où elles s'étaient réfugiées venait à

être prise.

(3
> Si la femme, qui est du reste tenue

de mener dans sa retraite une conduite

régulière, refuse de réintégrer la maison

conjugale qu'elle a désertée, pour la déci-

der, mampody vadjj comme disent les Mal-

gaches, ils se servent de la racine d'une

plante, Vampody ou ampoly , à laquelle ils

attribuent une vertu magique à cause de

la similitude de son nom avec l'acte du

retour au bercail.



232 MADAGASCAR.

pas d'avances, soit qu'elle les refusât (1)

,
était dans la situation de vady

ahanlonâ ou vehivavy mïkantonà®, de femme en suspens, que personne

ne pouvait épouser (3) et avec laquelle personne ne pouvait même nouer

de relations, sous peine d'amende (4) et de poursuites, tant que le mari ne

donnait pas son autorisation : en tout cas, si des enfants naissaient pen-

dant cette séparation de corps, ils appartenaient au mari (5)
. Quelquefois

cette suspension était définitive, mettant à tout jamais la femme dans

l'impossibilité de se remarier, par exemple quand ses torts étaient notoi-

rement très graves; le mari lui signifiait alors son verdict en lui envoyant

des mandataires qui lui remettaient de sa part le ialxa ratsy, le mauvais

cadeau : une poignée de vieux chiffons gris (holô) ou de vieux morceaux

de lamba sarikâ, un bâton (tehinâ) et un coq rouge (akoholahimenâ) , avec

la modeste somme de 2 eranambatry et demi, soit environ 17 centimes,

ce qui signifiait que, ses cheveux fussent-ils tout gris comme les chiffons

ou comme les morceaux de lamba sarikâ®, que, fût-elle si décrépite

qu'elle ne pourrait plus marcher sans s'appuyer sur le tehinâ^, elle

n'aurait jamais en rien sa suffisance et qu'elle ne pourrait satisfaire ses

désirs, étant donnés les quelques centimes que lui envoyait son mari'8
',

(1
' Chez les Merinâ, lorsqu'une femme

s'obstinait à ne pas réintégrer le domicile

conjugal et que son mari, prenant une

autre femme, ne lui payait pas le tahâ [la

compensation] ou le vidim-pandrianâ [l'achat

du lit] réglementaire, elle élait tra-drafy

[atteinte, blessée par une ennemie, par une

rivale] et par conséquent divorcée de droit,

libre, à moins qu'elle ne préférât rentrer

malgré tout chez son mari, auquel cas il lui

fallait payer une somme de 20, piastres

et demie.

(2) Les Antanosy les appellent learâ [lilt. :

mises à sec].

,3
) Comme dans certaines îles de l'Océa-

nie, à Pogghi, près de Sumatra, à Nouka-

hiva, etc., où les femmes mariées peuvent

en certains cas se retirer chez leurs parents
,

mais sans avoir le droit de se remarier.

(4) Chez les Merinâ, le taux de l'amende

infligée à l'amant d'une femme séparée de

son mari, mais non divorcée, était fixé à

00 piastres, moitié pour le souverain, moi-

tié pour le mari.

(5) Chez les Antifasina, lorsque la femme

qui vivait ainsi séparée de son mari deve-

nait mère, celui-ci apportait une brassée de

bois dans la maison qu'elle habitait, pour

entretenir le feu pendant qu'elle était souf-

frante : il affirmait de cette manière ses

droits de père.

'
6

> Baha tsy fotsy toy izao ny volonao,

mbola vadiho hianao, fa tsy aj'aha.

( 7l Na dia manjoko aza hianao, mbola

vadiho.

(6) Ary ny vola latsa-paheniny dia ohalra

aminny tsy ampy, ha loa maniry an-dravehivavy

Isy hahita ny ampy sy ny lavorary.



ETHNOGRAPHIE. 233

dont le veto était définitif, comme l'indiquait l'envoi de Yakoholahîmenâ^K

Chez les Merinâ, toute vavij misintakâ, toute femme qui s'était retirée

chez ses parents, devait revenir passer au domicile conjugal, son mari y

fût-il présent ou non, la nuit du fandroanâ , du premier de l'an, appelée

à cause de cela Valin-dratsy, la mauvaise nuit, la nuit douloureuse;

«les unes, dit M.Julien, causent et devisent avec leurs maris, comme si

elles n'avaient cessé d'être dans les meilleurs termes avec lui, et s'enfuient

au premier chant du coq; d'autres, dominées par la haine ou par l'orgueil,

gardent le silence, refusent de toucher à aucun mets et ne veulent pas se

dévêtir, se couchant roulées dans leur lamha » (

'

2
). Au temps de la monarchie

merinà, toute femme misintakâ qui n'observait pas l'usage de Yalindratsy

pouvait, si le mari le voulait, être appréhendée, amenée chez lui de force

et condamnée à des peines plus ou moins graves, peines qui allaient

quelquefois jusqu'à la perte de la liberté : on la vendait alors comme

esclave pour avoir privé sciemment son mari du plaisir dufandroanâ®;

mais, le plus souvent, les femmes qui venaient passer la nuit chez leur

mari et qui se conduisaient correctement se réconciliaient avec lui.

Quant à la femme répudiée {U

\ elle rentrait dans sa famille et le mari

ou un mandataire^ venait affirmer, en présence de ses parents, sa volonté

en prononçant, après quelques mots de politesse et d'excuses et des

remerciements pour le passé, la formule consacrée : «Que tu prennes

un mari blanc ou un mari noir, venant de l'Est ou de l'Ouest, du Sud ou

(1) Quand les Malgaches construisaient

une maison ou faisaient un ouvrage qu'ils

voulaient durable, ils tuaient un coq rouge

qu'ils enterraient au pied du poteau central

de la maison où à pied d'œuvre. Quelquefois,

au lieu d'un coq rouge, c'était un coq noir.

f2 ' Institutions politiques et sociales de Ma-
dagascar, t. I, p. 20 1.

(
3
) Manary fandroanâ ny lahy.

t4 ' C'est surtout sur ses frères qu'une

sœur dans l'affliction se repose, car, comme
disent les Merinâ, fara vady anadahij, le

frère est le dernier mari de sa sœur divor-

cée, c'est-à-dire l'homme auprès duquel

ETUNOGriAPIllE.

elle trouvera appui et protection quand les

autres lui manqueront; mivoaka manambolo

,

midilra manambolo [la femme quitte (la mai-

son paternelle) emportant le parfum (de son

frère), elle y rentre et y retrouve ce parfum]

(R.P.C.\llet,#mZZ. Acad. malg. , igo3,p. i3t).

(5) Le mandataire, en parlant à la femme
répudiée, ne disait pas : Je suis envoyé

par «votre marin, mais par «votre frère»,

pour bien spécifier que les relations conju-

gales étaient rompues à tout jamais, et le

mari , en s'adressant à elle, l'appelait souvent

anabavy «ma sœur», au lieu de lompokovavi/

«madame».

3o



234 MADAGASCAR.

du Nord, de loin ou de près , sois heureuse! » (1
>, et il ajoutait qu'il ne pré-

tendait rien retenir'
2

' des biens qu'elle avait acquis pendant la vie com-

mune, à quoi ses parents répondaient : rrNous vous remercions de quitter

notre fille en bons termes, il ne convient pas en effet qu'un mari et une

femme continuent à vivre ensemble lorsqu'ils ne s'accordent plus; vous

agissez loyalement. Que Dieu vous bénisse ! »

Après cette formalité, que les Malgaches appellent misao-bady ou miisio-

drano vadij [remercier sa femme (litt. : la bénir)] ou mangito valij [éloigner

sa femme] (3)
, les deux époux deviennent complètement étrangers l'un à

'•' Ka dia manana zara, hianao, na ho

fotiy, na ho mainty, na ho atsinanana, na ho

andrefana, na ho atsimo, na ho avaratra, na

ho lavitra, na ho akaiky! — Chez les Saka-

lavâ, le mari dit plus brutalement : » Que tu

le maries avec un homme de l'Est ou de

l'Ouesl,du Sud ou du Nord, peu m'importe,

car, à partir de ce moment, tu n'es plus ma
femme [fa tsy valiho koa\\ — Et les Bara y

mettent encore moins de formes, se conten-

tant de dire aux parents de la femme qu'ils

répudient : "Voici votre fille, je vous la

rends, reprenez-laT>; ils lui donnent généra-

lement un hœuf à litre d'indemnité.— Chez

les Betsimisarakâ, la formule ordinaire élait:

"Je te quitte, prends un autre mari, si hon

te semhle; je ne dirai rien à l'homme que

tu choisiras, quelles que soient sa couleur

et sa situation d, puis il l'aspergeait de

quelques gouttes d'eau [namafy rano], et

elle élait libre. —- Chez les Betsileo, le mari

qui voulait répudier sa femme invitait ses

parents à un repas à la fin duquel, s'adres-

sanl à elle, il lui tenait ce discours : rrJe

t'ai prise pour ma femme, mais, comme il

ne nous est pas possible de vivre en bonne

intelligence, il y a là des routes qui vont

au Nord, à l'Est, au Sud et à l'Ouest, prends

l'une d'elles et va-t'en chercher fortune ail-

leurs. Si mon père veut t'épouser, si un de

mes fils veut t'épouser et qu'il ne soit pas

ton fils, tu peux les prendre pour mari, car

tu es libre. Je te bénis, r> Souvent il ne se

donnait pas la peine de faire ce discours, il

se contentait de briser la grande jarre à

eau qui est dans toutes les maisons betsileo

et qui, avec les marmites el les assiettes,

est le seul apport de la femme à la commu-

nauté, ou même il la renvoyait tout simple-

ment chez ses parents, marquant ainsi sa

volonté de divorcer. — Chez les Antanosy,

une femme répudiée devait payer un dédit

de sept bœufs pour avoir le droit de se

remarier.

I2 ' On lui rendait alors, à moins de con-

ventions contraires, ses biens personnels,

plus lefahatelon'tananâ ou le tiersdes acquêts.

'
3

' Il y a, disent les mpanandrô , les astro-

logues malgaches, de bons et de mauvais

jours pour répudier sa femme '*'.

' Celles qu'on répudie sous les vintanâ ou destins d'Alahainady, d'Adaorô, d'Adizaozâ (c'est-à-dire des

sept premiers jours du mois lunaire), d'Adimizanâ (des i5", 16' et 17
e

), d'Adijady et d'Adalô (des 22°, a 3",

24", a5" et 26e
), reviendront vite chez leur mari. Toutefois les femmes répudiées sous les vintanâ d'Adaorô et

d'Adijady réintégreront bien le domicile conjugal une fois, mais, si elles sont répudiées une seconde fois, elles

ne reviendront plus. Au contraire, parlent pour toujours celles qu'on répudie sous les vintanâ d'Asorolany,

d'Alahasaty et d'Asombolà (soit de la seconde semaine du mois), d'Alakarabô (des 18" et ig"jours) d'Alakaosy

(des 20* et 21") et d'Alohotsy (des 27" et 28"). Le mari de la femme répudiée sous le vintanâ d'Asombolà

tombera malade, et la femme au contraire fera un bon et heureux mariage.



ETHNOGRAPHIE. 235

l'autre (1)
. L'homme, toutefois, avait douze jours pour revenir sur sa

décision , et pendant ces douze jours la femme ne pouvait se marier
;

si, avant l'expiration de ce délai, il s'en repentait, il allait la trouver

et lui disait : « Il me peinerait trop de te perdre, je ne te donne pas ta

liberté, tu es toujours ma femme et je suis toujours ton mari», et il la

ramenait chez lui (2)
.

Les Roandrianâ ou seigneurs antanosy, lorsqu'ils répudiaient une de

leurs femmes qui était d'une caste inférieure à la leur, l'envoyaient passer

une nuit avec l'esclave préposé à la cuisine, après quoi elle pouvait se

remarier à son gré : mais , tant que cette formalité n'avait pas été remplie

,

tout homme qui aurait eu des relations avec elle aurait été , ainsi qu'elle-

même, passible de la peine de mort'3
'. lien était de même ailleurs, dans

le Fiherenanâ
,
par exemple (4)

.

Il y a des répudiations faites sous certaines conditions qui, si elles

viennent à être enfreintes, remettent la femme sous la dépendance de son

ancien mari : par exemple , de ne pas se remarier sans son consentement

(1) Cependant chez les Zafisoronà (sur la

côte Sud-Est), même après une répudiation

en due forme, la femme avait besoin, avant

chacun des mariages successifs qu'elle pou-

vait contracter, pour qu'ils fussent régu-

liers, d'obtenir le consentement, non de

ses parents, mais de son premier mari; elle

était même, parait-il, tenue de revenir avec

lui, s'il le voulait. — Chez les Antimoronâ,

une femme divorcée ne peut aussi se rema-

rier qu'avec l'autorisation de son mari, et

généralement il ne lui est pas facile d'en

trouver un nouveau.

f
2

' Les Merinâ appelaient vady ira-neninâ

le mari qui reprenait sa femme avant que

les douze jours qui suivaient la répudia-

tion fussent écoulés. Mais, une fois le délai

légal passé, il fallait qu'il épousât de nou-

veau, suivant les rites ordinaires, la femme

qu'il avait répudiée, s'il voulait reprendre

avec elle les anciennes relations.

'
3

> Pour les femmes de leur caste, les

Roandrianâ faisaient simplement avertir à

son d'antsivâ, de conque, que leur mariage

avec telle princesse est rompu.

'
4

' C'était à Tsimalô qu'incombait cette

fonction, lorsque l'un de nous est venu à la

côte Sud-Ouest de Madagascar '"'.

') Tsimalo, qui était le chef de la baie de Saint-Augustin, était le petit-fils d'un nommé Razatsâ, un des

servileurs du roi du Fiherenanâ préposés à la cuisine, qui avait sauvé son maître dans les conditions

suivantes : le capitaine d'un navire anglais en relâche à Saint-Augustin lui ayant offert une livre sterling en
échange d'un beau bœuf , ce roi refusa disant que cette petite pièce était tout au plus bonne à mettre dans le

vodjj [dans le derrière] de son animal, et en effet il s'amusa à l'y introduire. Le capitaine, tout furieux qu'il

fut, ne dit rien, mais, lorsque le roi vint à bord quelque temps après, il l'appréhenda et le mit aux fers avec

l'intention de l'emmener et de le vendre comme esclave. Rjzatsâ s'entremit pour obtenir sa liberté contre une
honnête rançon et, en souvenir de ce bienfait, sa famille, celle des Tentembolâ, a une situation privilégiée

à Saint-Augustin.

3o.



236 MADAGASCAR.

ou sous la clause mananlon-jazâ, qui réserve à l'ancien mari un ou plu-

sieurs des enfants à naître du nouveau mariage : ces arrangements faits

avant la répudiation s'appelaient chez les Merina hadin-dranô , litt. : un

fossé plein d'eau (qu'on ne devait ni ne pouvait franchir).

Quant à la femme, elle n'avait le droit de divorcer qu'en de rares

cas, lorsque, par exemple, le mari épousait une autre femme sans lui

faire le lahâ ou cadeau d'usage en cette circonstance; chez quelques peu-

plades (Sakalavâ, Barâ, Mahafaly, etc.), elle était même déchue de tout

droit à cet égard, quels que fussent ses griefs (1)
. Quant aux reines et

princesses, elles avaient plein droit de répudier leurs époux pris dans une

classe inférieure à la leur, dès qu'ils avaient cessé de plaire, droit sans

réciprocité pour les maris, et elles ne se faisaient pas faute de suivre

leurs caprices, d'autant que leurs enfants, quel que fût le père, suivaient

la condition de leur mère.

Lorsque le mariage était dissous, le mari avait le droit de garder les

enfants qui en étaient issus, mais ceux en bas âge étaient laissés aux

soins de leur mère; il y avait toujours, d'ordinaire, une entente amiable

à ce sujet.

Nous avons dit plus haut que les enfants des femmes vivant séparées de

leurs maris, mais non répudiées, appartenaient à ces derniers : «Si celles

qui sont divorcées, pendant qu'elles sont hors d'avec lui, viennent à en

avoir d'un autre homme, ces enfants sont réputés appartenir au mari,

jusqu'à ce qu'elles se soient remariées avec son consentement, et qu'elles

lui aient rendu le lahâ ou douaire qu'il a payé lorsqu'il l'a prise en ma-

riage T>
(2)

. Les enfants d'une veuve non remariée, quel que soit le nombre

de mois et même d'années écoulés depuis la mort du mari, sont réputés

les enfants (3) de ce mari et appartiennent à ses héritiers.

I
1

' Chez les Zafisoronâ (côte S.-E.), une '2 ' Flacoirt, Histoire de Madagascar, 1661,

femme qui, se querellant avec son mari, p. loi.

s'écriait : nie suis une chienne si je con- '
3

' C'est grâce à cette fiction que le fils

tinue à vivre avec vous», était de suite ré- de Ranavalonâ I™, le prince Rakotô ou Ra-

pudiée, mais tous les hommes de la tribu dama II, quoique né douze mois après la

juraient solennellement de ne jamais l'épou- mort de Radamâ I
er

, a été regardé comme

ser (Th. Lord, Autan. Ami., 1892, p. ^^3 ). son fils.



ETHNOGRAPHIE. 237

Les inconvénients de ces fréquentes répudiations ont été dès longtemps

reconnus par les Malgaches, comme le montrent les maximes suivantes :

^ahoana no misao-bady voky ka mampaka-bady noana ? ny mosary ho

ariolona, ka alain-ko an-tena [Pourquoi quitter une épouse déjà rassasiée

et satisfaite, pour en prendre une autre affamée et pleine de désirs?];

Tsy mely raha angolangolaim-bady kely ka manary ny efa nihary [Il ne

convient pas qu'une jeune épouse, par ses cajoleries, fasse répudier celle

avec qui on a longtemps peiné pour amasser ses biens);

Tsy mely raha taitry ny akanga tsara soralra ka manary ny akoho taman-

trano [Il ne faut pas chasser la vieille poule qui est attachée à la maison,

pour une pintade au beau plumage qui est volage et ne s'attache à rien];

Zanak'olona tsy vadina toa soa; lia vao, manary kolokolo [La femme du

voisin paraît toujours avoir toutes les qualités, et, par amour du chan-

gement, on laisse perdre le regain (on abandonne la proie pour l'ombre)];

Misao-bady tanora, manome zara ny sasany [Répudier une femme encore

jeune, c'est faire le bonheur d'un autre], etc. (1)
.

A la fin du xvme
siècle, Andrianampoinimerinâ a exigé que le misao-

bady, la répudiation, eût dorénavant lieu publiquement, officiellement;

les époux étaient tenus, sous peine de nullité, de comparaître devant le

fokon'oionâ, l'assemblée des anciens, et leurs parents.

Le Code de 1881, qu'a promulgué Ranavalonâ II, a mis fin, officielle-

ment du moins, à cette antique coutume de la répudiation : "Il n'est pas

permis de répudier sa femme», dit l'article 56, qui ajoutait que, s'il

existait des motifs assez graves pour que la séparation des époux s'imposât,

le mari comme la femme pourraient porter plainte devant l'autorité, et

l'article 07 infligeait une amende de 100 piastres à tout individu qui

épousait clandestinement une femme non réellement divorcée , et ordonnait

le retour immédiat de la femme chez son mari légitime. Les frais assez

considérables qu'a dès lors entraînés toute demande de divorce, soit

33 piastres, les ont rendus plus rares, quoique ces lois n'aient guère été

appliquées. Depuis notre occupation de Madagascar et les lois que nous

[1
> Julien, Institutions politiques et sociales de Madagascar, t. II, p. 220-222.



238 MADAGASCAR.

avons édictées, grâce aussi aux prédications religieuses'
1

', il y a déjà une

amélioration dans la moralité publique, aussi utile pour le bien des

familles que pour la paix des ménages.

2i° Biens des époux. — A Madagascar, les époux n'ont pas coutume

de mettre leurs biens en commun; chacun possède en propre ceux qui lui

viennent de ses parents ainsi que ceux qui lui échoient par succession et

par donation (2)
, et ils n'héritent pas l'un de l'autre, tsy mandova vady^ :

le survivant prend seulement sa part de la communauté, à moins de

donations ou de conventions spéciales.

Les biens mobiliers de la femme, les firongom-behwavy, suivant l'ex-

pression des Merinâ, au moins tant qu'elle n'a pas d'enfants, sont au fur et

à mesure confiés à ses parents et gérés par eux; les règlements de compte

se trouvaient ainsi facilités et de pénibles discussions évitées, en cas de

séparation ou de répudiation qui étaient si fréquentes à Madagascar. Le

plus souvent, lorsqu'il y a des enfants, les époux les laissent en commun (4)

,

<*' Dès 1862, les missionnaires, tant ca-

tholiques que protestants, se sont efforcés

de créer dans rimerinâ un mouvement

d'opinion publique contre le divorce, mou-

vement qui a eu quelque succès à partir de

18C8 : le premier exemple en a été donné

en 1867 par Victoire RasoainanarivÔ,

petite-fille de Rainiharô (qui fut pendant

vingt ans premier ministre et favori de

Ranavalona I"") et femme de Radriakâ, fils

du premier ministre Rainilaiarivony : elle

réussit par ses prières à, faire revenir la

reine Rasoherinâ et son beau-père Raini-

laiarivony sur leur décision d'annuler, sui-

vant les lois du pays, son mariage : teLe ma-

riage chrétien est indissoluble, leur dit-elle;

l'Eglisele consacre et le bénit pourtoujoursn.

f
2

' Tels que le lahâ ou vidim-pandrianâ ,

c'est-à-dire l'indemnité que donnait un poly-

game à ses épouses lorsqu'il en prenait une

nouvelle, Vhijikifihï des Sakalavâ pour ob-

tenir qu'une épouse «en colère» réintègre

le domicile conjugal, etc.

'3 > A moins qu'ils ne se soient adoptés

réciproquement, car, devenant alors héri-

tiers l'un de l'autre au même titre que les

enfants issus du ménage, le survivant a la

possession totale des biens de son conjoint,

s'ils n'ont d'enfants ni l'un ni l'autre, ou,

en cas contraire, une part égale à celle de

ces derniers.

(4) Dans les mariages temporaires dont

nous avons parlé plus haut, le fanambadiana

an-tsirakâ [iilt. : le mariage fait (momentané-

ment par les Merinâ) au bord de la mer],

lefanambadiana misyfetrâ [litt. : le mariage

conclu pour un temps limité] ou lefanam-

badiana volam-bitâ [le mariage conclu pour

une durée convenue], le régime adopté est

celui du mizara mania, c'est-à-dire de la

séparation des biens acquis pendant la vie

commune, régime où les moissons, le croît

du bétail, les gains commerciaux, etc., sont

partagés au fur et à mesure, par parts

égales, entre les époux ou plutôt entre les

associés.



ETHNOGRAPHIE. 2.39

quoiqu'ils restent la propriété personnelle de chacun d'eux; dans ce cas,

le mari prend la gestion de ceux de sa femme, mais avec son autorisation,

et il n'en peut pas plus disposer, à moins de conventions spéciales, que

des intérêts ou des produits qu'ils donnent.

En ce qui concerne les biens acquis en commun pendant le mariage (1
',

les acquêts, ils sont, lors de sa dissolution par séparation amiable, répu-

diation ou mort de l'un des époux, partagés tantôt en trois parts égales,

kilay lelo an-dalanâ® comme disent les Merinâ, dont deux reviennent au

mari ou à ses héritiers, et une, lefahatelontananâ®, à la femme ou à ses

héritiers (Betsimisarakâ, Ranomenà, Bezanozanô ((l)

, Merinâ (5)

), tantôt

en deux parts égales (Sakalavà, Sihanakà), tantôt dévolus au mari seul

(Betsileo (6)
, Tsimihety, Barâ, Antifasinâ, Zafisoronâ, Mahafaly).

2 2° Des veuves.— L'inégalité du traitement des deux sexes était encore

plus marquée pour les veuves que pour les femmes mariées : elles ne

pouvaient pas en effet quitter le deuil, et par conséquent se remarier,

sans en obtenir l'autorisation des parents de son mari, qui ne la donnaient

pas d'ordinaire avant une année ou même un temps plus long, tandis

que, pour les veufs, il n'y avait pas de délai légal (7)
. 11 y avait même dans

(1
> Ne sont pas compris dans ces biens les en commun et ne donnent à leurs veuves

gains réalisés par le mari dans les fonctions que ce qu'ils veulent bien leur abandonner,

publiques, ni le butin rapporté des expédi- — Andiïanampoinimerina a ordonné que,

tions militaires ou des razzias. lorsqu'un mariage était fait contre le gré

(2) Litt. : trois fagots au bord de la route des parents, les acquêts lussent, lors de sa

(c'est-à-dire les biens qui entretiennent la dissolution, partagés en parts égales, à

vie d'une famille, comme un fagot alimente moins toutefois qu'elle n'eût pour cause la

le foyer de la maison). mauvaise conduite de la femme.
f3 ' Litt.: le tiers qu'on saisit. <°i La femme betsileo n'a le droit d'em-
(4) N'étant pas sûres que les héritiers de porter, en dehors de ses biens personnels,

leurs maris leur remettront honnêtement lors de la dissolution du mariage, qu'un

et intégralement leur fahatelon'tananâ, les seul de chacun des pots et ustensiles de

femmes bezanozanô détournent, dit-on, à ménage (Rév. J. H. Haile, Antan. Annual,

leur profit, du riz et d'autres provisions 1899 , p. 328).

qu'elles vendent pour s'acheter des vête- ' 7 ' Alahelom-behivavy , ka ranomaso no

ments et des colifichets. fiahina [ Une femme en deuil ne doit avoir

f5 ' Toutefois, dans les quatre premières d'autre occupation que de pleurer]. — Le

classes de la noblesse merinâ, les héritiers Rév. J. Pearse a vu un Merinâ se remarier

des maris gardent tous les biens acquis quinze jours après la mort de sa femme, et



240 MADAGASCAR.

certaines peuplades d'étranges et cruels usages : ainsi, chez les Belsinii-

sarakâ, la veuve devait coucher avec le mort tant que durait l'exposition

du corps; et chez les Sihanakâ, le jour des funérailles, vêtue de ses plus

beaux lambas et parée de tous ses bijoux d'argent et autres, elle restait

assise au milieu de la chambre mortuaire jusqu'au retour des parents, qui

alors l'apostrophaient en termes grossiers et la maltraitaient, lui reprochant

d'être la cause de la mort de son mari, son vintanâ ou destin avant été

plus fort que le sien et lui ayant été fatal; puis, se jetant sur elle, ils lui

enlevaient ses beaux vêtements et arrachaient brutalement les bijoux de

ses oreilles, de son cou, de ses bras et de ses chevilles, ils lui mettaient

les cheveux en désordre et l'enveloppaient d'une natte grossière qu'elle

devait conserver jusqu'au soir; il lui était interdit d'adresser la parole

à qui que ce fût; le soir venu, on lui donnait, pour se vêtir, un lamba

grossier, et pour manger, une cuiller à manche cassé et un plat de bois

ébréché.

La veuve faisait partie de l'héritage de son mari, de sorte qu'après sa

mort elle ne recouvrait pas sa liberté : comme chez les Hébreux (1) et chez

tant d'autres peuples, elle était vach/ lova [femme qu'on a par héritage]

ou, suivant l'expression des Merinâ, vady enlin-dolohâ [femme dont on a la

charge (2)

]; elle devenait de droit la femme de l'aîné des frères survivants,

qui, chez les Antisakâ par exemple, pouvait la prendre le jour même si le

un ami du veuf qui était absent lors de la

mort, arrivant à la maison mortuaire, y
trouva une nouvelle femme occupant déjà

la place de la défunte : c'étaient donc non

pas des compliments de condoléances, mais

des félicitations qu'il lui fallait faire (Anta-

nanarivo Animal, 1899, p. 273). — Chez les

Antimoronâ, le veuf vit dans la retraite pen-

dant une ou même quelquefois pendant deux

semaines; au bout de ce temps, les parents

de la défunte lui amènent une de ses sœurs

ou de ses proches parentes pour la rempla-

cer, afin que les enfants et les biens ne

passent pas en des mains étrangères (Rev.

G. A. Shaw, Antan. AnnuaL, 1896 , p. 210).

I 1 ' «• Lorsque deux frères vivront ensemble

et que l'un d'eux sera mort sans enfants,

la femme du mort n'en épousera point

d'autre que le frère de son mari qui la

prendra pour femme et suscitera des en-

fants à son frère, et il donnera le nom de

son frère à l'aîné des fils qu'il aura d'elle

afin que le nom de son père ne se perde

point dans Israël... et, s'il ne la veut point

épouser, elle lui crachera au visage 1 (Tku-

téronome, chap. xxv, 5-g).
(2

' Litt. : qu'on porte sur sa tête, comme

on porte un paquet. — Épouser la veuve

de son frère , c'est mitondra lolohâ.



ETHNOGRAPHIE. 241

cœur lui en disait, ou, à défaut de frère, d'un neveu ou d'un cousin (1)
, et

chez certaines peuplades (Zafîsoronâ, Antandroy, Bezanozanô (2)
, Merinâ

autrefois, etc.), de leur beau-fils (3)
, conséquence de leur organisation

sociale, de leur division en classes, où l'on jugeait sinon indispensable,

au moins très désirable, la concentration des biens dans le même groupe,

dans la même famille; d'autre part, si l'un de ses membres mourait sans

postérité, matij maso comme ils disent, il était important de faire en sorte

que sa veuve eût des enfants, qui, nés de ces sortes d'unions, étaient,

comme jadis dans le royaume d'Israël, réputés pour enfants du mort et

appelés à continuer sa famille, mamelo-masô. Si le frère aîné du défunt ne

voulait pas de sa veuve, il devait la répudier en due forme pour qu'elle eût

le droit de se remarier. Toutefois, lorsqu'il y avait plusieurs frères, l'usage

s'était établi qu'elle pouvait choisir celui avec lequel elle préférait vivre

et qui était tenu de l'accepter pour femme, quitte à la répudier ensuite.

A la fin du xvrn c
siècle, Andrianampoinimerinâ a décrété que ersi le beau-

frère veut faire de la veuve de son frère la femme de ses autres frères , vady

maro lahy [la femme de plusieurs hommes], elle serait par cela même
libre de disposer à son gré de sa personne sans avoir besoin d'être répudiée

régulièrement » i4'.

Ce fut toujours pour les femmes une source de préoccupations et de

soucis d'être destinées, en cas de veuvage, à passer du mari à son frère

ou à son héritier, et la coutume s'était peu à peu établie chez les Merinâ

de stipuler d'ordinaire, au moment du mariage, que la future ne serait

f 1
' On appelait lova tsy mifindrâ [litt. : Froberville, British Muséum, Fonds Farquhar.

héritage qui ne change pas de mains] le (
3

) Les fils pouvaient, en effet, épouser

mariage de deux proches parents qui con- les veuves de leur père, à l'exclusion bien

servait dans la famille les proprie'tés héré- entendu de leur mère,

ditaires '*'.
(
4

) G. Julien, Instit. polit, et soc. de Mada-

f2 ' Dictionnaire manuscrit du Chev. de gascar, t. II, p. 20 k.

%

(*' bVoici Ja loi qui a été établie parle Seigneur au sujet des filles de Salphaad (un des princes d'Israël) :

Elles se marieront à qui elles voudront, pourvu que ce soit à des hommes de leur tribu, afin que l'héritage

des enfants d'Israël ne se confonde point en passant d'une tribu à une autre. Tous les hommes prendront des

femmes de leur tribu et de leur famille, et toutes les femmes prendront des maris de leur tribu afin que les

mêmes héritages demeurent toujours dans les familles et que les tribus ne soient point mêlées les unes avec

les autres, mais qu'elles demeurent toujours séparées entre ellesn (Nombres, chap. \\x\i, 6-11).

ETIIKOGRAPIIIE. 3i

. lUPMMEItlE NATIONALE.



242 MADAGASCAR.

pas enlin-dolohâ si elle devenait veuve; le mari, dans ses dispositions testa-

mentaires, pouvait du reste faire valablement cette stipulation' 1
'. Ce n'est

qu'en 1881 que Ranavalonâ II a mis Gn à cette antique coutume : rrLes

mariages, a-t-elle dit, ne seront plus obligatoires entre beaux-frères et

belles-sœurs, si telle n'est pas la volonté des intéressés ».

Une veuve ne pouvait pas se remarier avant que la période de deuil

(les parents du défunt la fixaient à leur gré; elle était d'ordinaire d'une

année (2)

,
quelquefois moins et quelquefois plus) fût écoulée et que le

chef de famille l'eût purifiée par le fafij ranô ou aspersion d'eau. Pen-

dant tout ce temps, elle ne devait pas coucher dans un lit, ne pas

porter de vêtements élégants ou même propres (3
', ni jeter le lamba sur

ses épaules, qui devaient toujours être à nu'4
', ni porter des vêtements

cousus, ni mettre de chaussures, ni se regarder dans un miroir, ni tresser

ses cheveux'5
', ni les enduire de graisse ou d'huile'

6
', ni se baigner, ni se

laver excepté le bout des doigts, ni filer de la soie (7)
, ni manger dans des

assiettes de faïence ou de porcelaine avec des cuillers de métal, mais dans

des plats de bois ou de terre avec des cuillers en corne; elle devait se

tenir à l'écart du monde, ne prendre part à aucune fête et, à l'époque du

fandroanà, commémorer le mort'8
'; un veuf, pendant le temps du deuil,

C> G. Julien, Instit. polit, et soc. de Mada-

gascar, t. I, p. 32 2.

(2) En Imerinâ, une veuve qui se remariait

avant une année révolue (excepté avec un

de ses beaux-frères) perdait tout droit au

respect.

(3
' On ne doit pas tes laver au savon. Il y

n des veuves (sakalavâ, etc.) qui ne portent

que des lambas déchirés, en loques.

'4 * Tsy manao tafy sisikâ, comme ils

disent.

(5) En réalité, le grand deuil aurait con-

sisté à avoir ta tète complètement rasée,

mais les lois somptuaires réservaient ce

témoignagne de douleur à la mort des sou-

verains, considéré;; comme les pères et les

maîtres de leurs sujets. Cependant les Anti-

moronâ se rasaient la tète à la mort de leur

mari ou de leur femme; à la mort d'en-

fants, ils se contentaient de ne plus tresser

leurs cheveux et de ne plus se peigner.

'
6

' Chez certaines peuplades, chez les

Antanosy par exemple, lorsque les héritiers

du défunt trouvent que le deuil de la veuve

a assez duré, ils convoquent les membres

de leur famille et leur disent : tt Voilà long-

temps que notre parent est mort et, comme

sa veuve n'a que sa figure pour gagner sa

vie, laissons-la chercher un maris, et ils se

rendent tous en procession chez elle, por-

tant avec eux de ta graisse de bœut ou de

l'huile de ricin dont ils enduisent ses che-

veux, puis il la bénissent; elle est dès lors

libre de se remarier.

1 Tsy mampandihy ampelâ.

,8
' Tsy mamoy ny (ne pas l'oublier).



ETHNOGRAPHIE. 243

devait également suivre la plupart de ces prescriptions
(l)

: ceux qui ne les

suivaient pas montraient par cela même qu'ils étaient heureux de la mort

de leur conjoint '-'. La veuve devait en outre n'avoir de relations avec aucun

homme : tout individu surpris avec elle en conversation criminelle pendant

le deuil était considéré comme mpamosavy ou mpamorika, c'est-à-dire

comme sorcier ayant tué le mari par ses maléfices, et il était pillé, sinon

tué avec sa complice. Cependant, chez les Betsileo, lors des orgies inter-

minables qui accompagnent les funérailles des personnes riches, pendant

lesquelles les femmes ne sont plus tenues à la fidélité conjugale et pra-

tiquent l'amour libre, les veuves, comme les autres femmes, se livraient

à la débauche la plus effrénée, croyant, si elles n'agissaient pas de la sorte,

qu'elles ne trouveraient pas à se remarier à la fin de leur deuil (3)
.

Chez les Merinâ, la femme renij anakâ (c'est-à-dire celle qui avait eu

des enfants de son mari et qui avait vécu avec lui jusqu'à sa mort) avait

le droit de continuer à habiter dans la maison conjugale et d'être enterrée

aux côtés de son époux, roulée dans le même linceul, tandis que la femme

fotsinantsy [litt. : lame qui n'est pas emmanchée (c'est-à-dire sans en-

fants)] devait, le deuil fini, se retirer chez ses parents, emportant ses

biens propres et lefahatelon-tananâ ou le tiers de ses acquêts pendant la

communauté, et elle n'avait pas place dans le tombeau de son mari.

S 3. LES ENFANTS.

i
° Fécondité, stérilité.— Mourir sans postérité est pour les Malgaches

le plus grand des malheurs, car qui les protégera dans leur vieillesse, qui

les pleurera et les enterrera lorsqu'ils mourront, qui surtout leur rendra

le culte nécessaire à leur bonheur futur (4)
? Aussi les hommes préfèrent-ils

souvent épouser une femme déjà mère, qui a fait ses preuves, ou même

(1 ' Chez les Merinâ, un veuf ne portait croient que, s'ils n'ont pas de fils, les obla-

pas de chapeau et ne se coupait pas les tiens mortuaires qui les nourrissent dans

cheveux. l'autre monde venant à leur manquer, ils

'
2

) Faly maty vady, raha manao izany. seront très malheureux et dépériront détini-

(3 ' J. H. Haile, Antan. Ann., 1900, p. i5. tivement (V. Henry, La Magie dans l'Inde

(4 ' Comme les Malgaches, les Hindous antique, p. 187).

3i.



244 MADAGASCAR.

une femme enceinte. Toutes les femmes ont, par conséquent, le plus ardent

désir d'avoir des enfants, désir souvent déçu à leur grand désespoir, car,

quoique la race malgache soit naturellement prolifique (1)
, la stérilité n'en

est pas moins commune à Madagascar (2)
; les statistiques établies depuis

notre conquête montre qu'il n'y a guère plus d'un enfant par femme

adulte : un quart des femmes n'en ont pas, soit parce qu'elles sont stériles,

soit à cause de nombreux avortements auxquels donnent lieu leurs tares

physiologiques (3)
. Etre une vady fotsinanlsy [une lame de couteau sans

manche] suivant l'expression des Merinà, être par conséquent une femme

inutile, bonne à rien, leur crée une situation pénible et humiliante (4)
; la

C Les femmes malgaches sont naturel-

lement fécondes, surtout les femmes anti-

moronâ et sakalavâ vezô'
a)

,
qui ont souvent

10, 12 et même i5 enfants b)
. Sur la côte

orientale, les femmes betsimisarakà, qui

avaient un bon nombre d'enfants jusqu'au

milieu du \ix° siècle, sont depuis devenues

moins prolifiques à cause des boissons al-

cooliques plus ou moins frelatées dont elles

font abus dans leurs fêtes: en 1818, le

baron de Maekau n'estimait pas à plus de

3 à h le nombre d'enfants qu'avaient les

femmes de Tintingue, et un vieux colon de

Taniatave, M. Dupuy, l'estimait en 1890 à

5 ou 6. Dansle centre, les femmes Isimihely

et les femmes betsileo semblent plus fé-

condes que les femmes merinà, qui sont

cependant très prolifiques, dit le D r Fon-

toynont (c)
, malgré les maladies vénériennes

dont la plupart sont atteintes, malgré les

lésions galeuses si fréquentes dans les ré-

gions anale et vulvaire, malgré les pous-

sières du sol ou saletés qui pénètrent dans

leurs organes sexuels par suite de leur

habitude de se tenir constamment accrou-

pies sur les talons, malgré l'usage si peu

hygiénique de la torsade de fonjozorô ou

moelle de souchet, de jonc, au moment des

règles. Malheureusement, la mortalité in-

fantile, sans parler des infanticides par

superstition qui étaient si nombreux il y

a encore peu de temps, et d'autres causes

enlevaient un grand nombre de ces enfants

,

de telle sorte que la population ne s'accrois-

sait pas.

I 2 ' cfEn Imerinâ, il y a une proportion

de ménages sans enfants beaucoup plus

grande que dans les pays plus civilisés»

(Ellis, History of Madagascar, 1 838).

(3
> Voir le tome précédent, p. 323-333

(Dépopulation de Madagascar) et p. 333-34o

(Natalité etfécondité).

(4) trAh! oui. si les pleurs étaient des

enfants, la femme stérile aurait une famille

très nombreuses, dit un des chants funé-

raires malgaches. — trUne femme stérile

est déshonorée dans l'Ankove», écrivait

Mayeur en 1786 (Mon. British Muséum,

Fonds Farquhar, et Copie Bibl. Grandidier,

p. 3g), et M. Gharnay a dit en 1862 : trLa

stérilité, est un affront pour la femme

betsimisarakà ».

<"> Les Anliraoronâ et les Sakalavâ vezô (ou de la côte) vivent beaucoup de poisson : est-ce à cette cause

qu'il faut attribuer le petit nombre de femmes stériles qu'on trouve parmi eux et le grand nombre d'enfants

qu'ils ont? Les Sakalavâ niasikorô (ou de l'intérieur) qui ne mangent pas de poisson sont moins prolifiques

que leurs frères des côtes. — <
b

) A. Grandidier (1866), Grevé (1880), Shaw (1890), etc. — M Bulletin de

la Société d'Internat, nov. 1910.



ETHNOGRAPHIE. 245

plus grande offense qu'on puisse faire à une jeune Malgache est de lui

souhaiter de rr n'avoir jamais d'enfants pour veiller sur ses vieux jours et

pour l'ensevelira, ou, si elle est enceinte, de rr mourir avant de mettre au

monde l'enfant qu'elle porte dans son sein?>, tandis que, si l'on veut lui

être agréable, on lui souhaite d'en avoir beaucoup [Maroafara aman-

dimby!], et une femme nouvellement accouchée à qui l'on apporte des

félicitations a coutume de répondre : rrPuissiez-vous, vous aussi, avoir

des enfants ! » [Mbamananâ!]

Nous avons exposé dans le tome précédent {1) les causes de cette stéri-

lité si grande dans une population naturellement prolifique : licence des

mœurs (2)
, abus des plaisirs charnels auxquels se livrent sans retenue la

plupart des filles dès l'âge de 1 1 à 1 2 ans (3)
, unions trop précoces, unions

consanguines, vie pauvre et misérable amenant surtout dans la région

centrale une prompte déchéance organique, épidémies diverses, tares

physiologiques, syphilis, paludisme (4)
, ivrognerie, pratiques fâcheuses des

sages-femmes et des ombiasy ou médecins indigènes.

Lorsqu'une femme merinâ, dit le D r Ranaivô (5)
, n'est pas enceinte après

quelque temps de mariage, elle consulte le mpisikidy ou devin, puis la

sage-femme. Le mpisikidy, après avoir tiré le sikidy, la bonne aventure (6)

,

lui indique lesquels des Vazimbâ (7) ou des ancêtres de sa famille sont

mécontents d'elle, et quelle offrande, quel sacrifice elle doit leur faire pour

H) Cf. p. 3 2 3-34o.

'2 > On cite parmi les Merinâ un clan

d'AmbodiranÔ, les Zanakantitrâ, dont les

femmes sont réputées pour leur bonne con-

duite et qui sont fécondes.

( 3 > te Les jouissances précoces et. le liber-

tinage effréné des femmes semblent nuire

à la fécondité, les conceptions étant loin

d'être en proportion des rapprochements t>

(D r Foullioy, médecin du navire de guerre

le Golo, 1818 [à la côte Nord-Est], Mon.

Arch. Colon. , Fonds Madagascar).

I
4
' «Une femme merinâ qui s'en va ha-

biter la côte est considérée comme perdue

pour sa famille; elle n'engendre plus ou elle

avorte : les habitants des hauts plateaux

sont très sujets aux fièvres paludéennes

qui régnent sur les côtes et qui arrêtent en

eux les sources de la vie. »

t5 ' Pratiques et croyances des Malgaches

relatives aux accouchements. Paris, Thèse de

médecine, juill. 1902.

<6) Voir au volume suivant, au livre de

la Religion.

C' Premiers occupants de l'ImeriDâ dont

descendent les Merinâ de la caste «hovâ»

et dont les tombes ou soi-disant monuments

funéraires sont l'objet d'une vénération et

d'une crainte particulières. Voir au volume

suivant, au livre de la Religion.



2/(6 MADAGASCAR.

calmer leur colère, car on croit généralement que les rapports sexuels

ne sont nullement indispensables et que la conception est l'œuvre de

Dieu et des ancêtres : après avoir prié et oint de graisse mêlée à du miel

le fasam-bazimbâ [le tombeau présumé d'un Vazimbâ]' 1
' ou le fasari ny

ntaolô [le tombeau des ancêtres], la femme en quête d'enfant rapporte

chez elle un peu de cette graisse dont elle se fait masser le ventre, tou-

jours vers le nombril, rrafin d'y accumuler les humeurs qui constitueront

les diverses parties du corps de l'enfant w (2)
. Quanta la sage-femme, après

avoir examiné, palpé et massé la plaignante, elle lui prescrit tantôt un

purgatif, tantôt un régime consistant à boire une décoction de plantes di-

verses, à se gaver de riz et à ingurgiter du bouillon de cervelle de bœuf

assaisonné de gingembre, le tout, dit-elle, pour chauffer le filoeran-jazâ

[la demeure de l'enfant], l'utérus; tantôt d'avaler tout vivant un tohô,

poisson gros comme le petit doigt, qui, s'il continue à vivre, deviendra le

fœtus, mais qui, s'il meurt, produira une hydropisie.

Chez les Betsileo, quand un ménage ne voit pas venir d'enfants, il

consulte le mpanandrô ou astrologue : celui-ci commence par constater

que les deux époux sont mal appariés, que la conjonction des astres qui

''' Certaines pierres Vatomasinâ [pierres

sacrées] sont, de même, censées donner aux

femmes toute la fécondité désirable. A 1 2 ki-

lomètres au sud de Tananarive. il en est

une nommée Vato bevokokâ [la Pierre en-

ceinte], qui, amincie à ses deux extrémités,

est renflée en son milieu et dont la surface

noirâtre, toute suintante de graisse, atteste

quelle a de nombreuses clientes. Non moins

nombreuses sont celles qui se rendent en

pèlerinage au Tsangam-baton-dRafarâ , situé

à Ambalomenâ au milieu d'autres pierres

levées; ce cénotaphe
,
qui a aujourd'hui, au

dire des Malgaches, le pouvoir de rendre

fécondes les femmes stériles, a été élevé en

1910 à la mémoire de Rafarâ, habile ma-
trone morte au moment de l'insurrection

contre nos armes et dont le corps n'a pas été

retrouvé : «La femme qui désire un enfant.

avant plongé son index dans de la graisse de

bœuf, frotte le pourtour de la pierre ainsi

qu'un trou qui existe dans le milieu, en

faisant le vœu, si elle devient mère, de lui

apporter une pièce de monnaie ou un mor-

ceau d'étoffe » (D r Vital Robert, Bull. Soc. des

Se. médicales de Madagascar, 1911, 1" sein.

,

p. 6, avec planche). H y en a partout, çà et

là, de semblables que non seulement les

suppliantes enduisent de graisse, mais où

elles font des sacrifices de volailles.

(2) Si à la suite de ces prières la femme

devient mère, l'ancêtre qu'elle a invoqué

est considéré comme le vrai père de l'en-

fant, ce dont personne ne doute. Il est

admis à Madagascar qu'un mari mort re-

vient parfois auprès de sa veuve pendant

la nuit pour lui procréer un enfant, lequel

est reconnu légitime.



ETHNOGRAPHIE. 247

ont présidé a leur naissance n'était pas propice à leur union, mais il finit

invariablement par les assurer que tout s'arrangera s'ils suivent ponctuel-

lement ses prescriptions : par exemple, ils devront monter au sommet

d'une montagne solitaire et, la femme s'étant baignée dans un torrent

et s'étant enduit le corps de graisse devant son mari, celui-ci, pour écarter

le mauvais sort qui les poursuit, lui passera sept fois sur la figure les

pattes dune poule grasse, qui, aussi bien que les poussins auxquels elle

donnera naissance, ne doit pas être tuée avant que la femme devienne

mère' 11
.

Outre les ordonnances des spécialistes, il y a des pratiques popu-

laires auxquelles la plupart des femmes attachent une pleine foi, telles

que : de mélanger à leurs aliments des drogues échauffantes (liovirikâ

ou feuilles d'Arum, anamalahô ou feuilles de Spilanthe, sahamalao ou

gingembre, etc.) pour réchauffer la matrice; de prendre sans être vue

clans la maison d'une femme nouvellement accouchée un hilozâ ou mor-

ceau de viande fumée, ou de recevoir, comme chez les Bezanozanô, un

morceau de la délivre, qui te ont la vertu de rendre enceinte la femme

qui les mange»; de s'emparer de la canne à sucre qui, lors de la céré-

monie de la circoncision, est attachée à la porte de l'enfant qu'on cir-

concit; d'assister à la première coupe de cheveux d'un enfant, parce que,

après une invocation à Dieu et aux ancêtres, chaque personne présente

reçoit une boulette de riz dans l'une desquelles se trouvent des cheveux

de l'enfant avec un petit morceau de bosse de bœuf, boulette précieuse

entre toutes puisque ce celui ou celle qui la mangeront auront bientôt,

l'enfant désiré»; de s'emparer, lors de la première sortie d'une femme

nouvellement accouchée, du fofij ou sorte de poinçon qui sert de démê-

loir et qu'en ce jour elle laisse dans ses cheveux, ainsi que du petit mor-

ceau de bœuf que porte en cette circonstance le nouveau-né; de se coucher

dans le lit ou sur la natte d'une femme qui vient d'accoucher, dans la

(1
! Le Rév. J. H. Haile a constaté que quelque divinité secondaire, appelant sa

beaucoup de ces volailles atteignent un âge bénédiction sur un régime de bananes,

fort avancé (Anlananarivo Animal, 1900, akondro volcatrâ, dont elles mangent ensuite

p. 1 1). — Il en est d'autres qui invoquent tous les fruits, etc.



248 MADAGASCAR.

croyance qu'elles deviendront enceintes par contagion; de gifler, de pincer

les enfants d'autrui quelles rencontrent en un lieu désert, parce qu'elles

croient devenir mères à leur tour en les faisant pleurer; de boire d'é-

normes quantités d'eau jusqu'à ce que la malheureuse soumise à cette

sorte de « question » soit gonflée au point de n'en plus pouvoir, etc.

Chez les Antimoronâ et autres descendants d'immigrants arabes, les

femmes qui craignent d'être stériles portent sur la poitrine un talisman

composé d'un bout de papier sur lequel ont été écrits tant bien que mal

quelques versets du Koran ou de leur livre sacré, le Sora-bé, et qui,

roulé et exposé à la fumée d'une gomme aromatique qu'on fait brûler pen-

dant qu'un vieillard fait une invocation pour que le désir de la femme soit

exaucé, est ensuite entouré de cire et orné de perles de verre (1)
.

Toutes ces pratiques superstitieuses et enfantines montrent à quel point

les femmes malgaches ont l'ardent désir d'être mères, désir qui toutefois,

nous devons le dire, semble moindre depuis quelques années, le contact

des Européens ayant eu sous ce rapport une influence funeste.

Les Malgaches attribuent la stérilité non seulement à la colère de Dieu

et des ancêtres, mais aussi à l'accomplissement de certains actes : ainsi,

disent les Merinâ, tr n'enfantera pas la femme qui mangera sur le cou-

vercle dune marmite, qui travaillera le samedi, qui mangera des œufs

couvés, mais stériles, ou bien des fruits pendant le mois d'AIakaosy, qu'on

frappera avec la cuiller à pot ou avec un roseau», etc.'
2
'.

' lf Les femmes stériles se livrent souvent

à des pratiques qu'elles estiment divina-

toires et grâce auxquelles elles croient ap-

prendre si elles auront des enfants, telles

que : de consulter certaines pierres sacrées,

dans une petite cavité ou sur l'étroit som-

met desquelles elles jettent d'une certaine

distance un nombre déterminé de petits

cailloux qui. s'ils entrent dans la cavité ou

s'ils restent sur le sommet, leur donnent

toute confiance dans l'avenir; de fermer les

yeux, étant à quelques mètres d'une pierre

levée, et, marchant sur elle à l'aveugle, de

tâcher de la toucher, etc. Il est des femmes

qui, se trouvant en présence d'un tout petit

enfant, lui posent cette question : » Dis-

moi, petit, aurai-je des enfants?^ et, si le

^petiU sourit, semblant répondre troui",

elles le comblent de caresses, ne doutant pas

que leur désir ne soit promptement exaucé.

(2) Miliinana ambony tahaira , manao zat'atra

asabots;/, miMnana lamokari atody, mihinam-

boankazo Alahaosy, kapohina sotrobe na volo-

tara, tsy makazo zaza (Standing, Les Fady

malgaches. Bull. Acad. malgache, if)OÛ,

p. 11 3).



ETHNOGRAPHIE. 249

2° Grossesse. — Pendant les dix lunaisons que dure leur grossesse,

les femmes malgaches sont, partout du moins où elles sont respectées et

jouissent d'une certaine autorité, comme c'est d'ailleurs le cas le plus

général, l'objet de soins et d'attentions qui, il est vrai, s'adressent plus à

l'enfant qu'à la mère; en effet, il est fady, c'est-à-dire il n'est pas permis,

lorsqu'elles sont, comme disent les Merinâ, ratsy ainâ, de contrecarrer

les idées même extravagantes, les envies plus ou moins étranges qui

viennent hanter leur cerveau, et on les gave, à leur demande, des ali-

ments qu'elles convoitent, car on pense que leurs envies sont l'expression

du désir, du besoin qu'a l'enfant d'avoir en abondance certains aliments

utiles à son parfait développement' 1
'; d'après les aliments dont elles

manifestent le désir, les Merinâ diagnostiquent l'avenir de l'enfant :

envient-elles une aile de poulet, c'est qu'il sera d'un caractère faible;

désirent-elles de la viande de porc, c'est qu'il sera modeste et sans ambi-

tion, mais s'il s'agit de viande de mouton, c'est qu'il sera un homme fort

et heureux dans ses entreprises, etc. Il en est qui réclament de plus

bizarres aliments, tels que du tanifotsy, ou terre argileuse blanche avec

laquelle on recrépit les maisons en Imerinâ, des œufs pourris, etc.;

pendant qu'elle était enceinte de Zomanery, qui s'est rendu célèbre par

sa cruauté et avec qui l'un de nous a contracté en 1866 l'alliance du

sang, la femme du grand roi des Antanosy eut l'envie de manger du

requin, et le roi fit ouvrir le ventre d'une de ses sujettes qui était égale-

ment enceinte et, avec le fœtus, fit appâter un requin que mangea la

reine.

Beaucoup de femmes n'annonçaient pas leur grossesse tant qu'elle

n'était pas apparente
,
parce que , craignant d'appeler sur elles l'attention

des mpamosavi/ ou sorciers et d'être victimes de leurs maléfices, aux-

quels étaient attribués les avortements, elles ne faisaient part de l'heu-

' l) Dans les familles merinâ, il est l'excès des aliments dont elle a envie; cet

d'usage de donner une fête au moment où excès lui cause d'ordinaire une indiges-

une femme enceinte manifeste sa première tion; mais, à ses yeux comme à ceux des

envie: on invite les parents et les amis à convives, c'est la preuve que l'e(Tet de'sire

un festin où la femme se rassasie jusqu'à est obtenu.

ETHNOGRAPHIE. 3-J



250 MADAGASCAR.

reuse nouvelle qu'après le cinquième ou le sixième mois lunaire, quel-

quefois même après le septième (1)
.

A Madagascar, sauf dans l'Imerinâ dont nous parlerons plus loin'
2
', les

sages-femmes étaient des femmes quelconques, des voisines qui avaient

eu beaucoup d'enfants (31
et les conseils qu'elles donnaient à leurs clientes

ne reposaient que sur des préjugés populaires : ainsi, par exemple, dans

l'Ouest, outre que les femmes enceintes devaient, pendant les derniers

mois de leur grossesse, vivre dans la pénitence, ne plus porter ni bijoux,

ni beaux vêtements, et ne pas tromper leur mari (">, elles leur suspendaient

au cou un petit coléoptère, le maty velonâ [litt. : qui est mort et qui vit],

ainsi nommé parce que, quoique restant immobile pendant longtemps

comme s'il était mort, il est cependant vivant (5) et, par analogie, est censé

porter bonheur au fœtus tant qu'il est confiné dans l'utérus; ou bien elles

leur attachaient sur la poitrine une queue d'anguille, parce que, ce pois-

son glissant facilement entre les doigts, par sympathie l'enfant glissera de

même lorsqu'il naîtra, etc. Le mari d'une femme enceinte ne porte pas

le sadia, ou toile que les hommes enroulent autour de la ceinture et

f A. Grandidier. Notes manuscrites de

vui/age en pays sakalava,et D r ViLLETTE. Bull.

Acad. malgache, iqo3. p. 196. — On sait

que les Hindous cherchent à changer ta

physionomie des femmes enceintes pour les

rendre méconnaissables aux démons qui les

guettent, car «mille démons rôdent autour

de la future mère, invisibles et formidables,

lascifs, gloutons et cruels, qui dévoreront

reniant s'ils pénètrent dans le corps de la

femme, qui sont experts dans fart de pro-

voquer les avortements ou d'infliger au petit

être toutes sortes d'infirmités et de diffor-

mitésTi (V. Henry. La Magie dans l'Inde an-

tique, p. 1 h).

(2) Les Tsimihety et probablement tous

les habitants du centre ont des usages ana-

logues à ceux des Merina {Tcnij soa, 1908.

p. i5/i).

(3) Chez les Barâ, dit-on, il n'y a pas de

sages-femmes, ce sont, paraît-il, le mari

et les fils aînés qui font le nécessaire. Chez

tes Sakalavâ du Nord-Ouest, il y avait des

maris qui se plaisaient à aider leurs femmes

à mettre au jour leur enfant; Andriantsoly,

le roi du Boinâ en 1810, était célèbre pour

son adresse à accoucher ses nombreuses

femmes (Vincent Noël, Recherches sur lesSa-

kalaves, i8£3, p. 53).

I
4

' Chez certaines peuplades cependant,

comme chez les Antanosy par exemple,

quand le mari d'une femme enceinte devait

s'absenter pour un long temps, il choisissait

quelqu'un qui le remplaçait et vivait avec

elle pendant son absence, sans quoi rr l'ac-

couchement eût été laborieux» (voir p. 2a5,

note 1).

(3) Ce petit coléoptère est un Brachjcerus.

L'accouchement fini, ta femme l'enfermait

soigneusement dans une calebasse et ne le

jetait que lorsque, sa tète s'élant détachée

du corselet, il était indubitablement mort.



ETHNOGRAPHIE. 251

passententrelesjambes.de la même manière qu'en temps ordinaire : au

lieu d'en laisser les extrémités pendantes, l'une par devant, l'autre par

derrière, il les rejette sur l'épaule.

Pendant les derniers mois de leur grossesse, beaucoup de femmes

malgaches, sakaiavâ, merinâ, antanosy, etc., cessent toute cohabitation

intime avec leur mari, et, au terme qu'elles ont choisi, ordinairement

après le sixième mois (1)
, comme nous l'avons dit plus haut, elles se

refusent; mais, lorsque leur mari est monogame, elles choisissent une

femme, leur plus jeune sœur si elles en ont une, pour les remplacer

momentanément comme épouse.

Dans rimerinâ (2)
, les sages-femmes n'étaient pas, comme celles dont

nous venons de parler, des femmes quelconques : c'étaient des femmes

expérimentées, dont c'était le métier qu'elles avaient appris avec leur

mère et qu'à leur tour elles apprenaient à leurs filles (3)
: on allait souvent

les chercher assez loin et plusieurs jours à l'avance. Elles étaient tenues

de se rendre à tout appel, sans s'occuper si leurs clientes étaient en me-

sure de les rémunérer ; le prix d'un accouchement était du reste peu élevé,

puisqu'il était invariablement fixé à un voamenâ[o fr. 20 environ] 14
' et à

une aiguille pour que l'enfant ne naquît pas aveugle l5)
; il est vrai qu'il

n'était pas défendu d'ajouter à ce prix officiel un hasin-tananâ, une somme

I 1 ' C'est vers cette même époque que,

chez les Sakaiavâ de l'Ouest, le chef de

famille adresse à Dieu et à ses ancêtres une

prière pour que l'enfant soithien constitué

et ait une vie longue et heureuse, prière

accompagnée du sacrifice d'un bœuf et sui-

vie d'une aspersion d'eau sur les époux

(D r Cartron et F. Guénot. Les Idées reli-

gieuses des Antimenâ, Revue de Madagascar,

i
er sem. 1909, p. i58).

(2) D r Ranaivô, Pratiques des Malgaches

relatives aux acccouchements, Thèse de mé-

decine, Paris, 190a.

(3) La sage-femme merinâ qui a une fille

l'emmène avec elle pour qu'elle assiste aux

opérations, et la jeune Malgache, qui est

toujours une bonne observatrice, ne tarde

pas à acquérir les connaissances spéciales

à ce métier. Il y en a qui commencent à

l'exercer dès l'âge de 12 ans; il est vrai

qu'il n'est pas rare qu'elles-mêmes soient

déjà mères à cet âge et que, par consé-

quent, elles méritent à double titre le nom
de renin-jazâ [mères d'enfants].

(4) Pour les esclaves, le tarif était doublé,

car leurs maîtres pouvaient bien rémunérer

plus largement celle qui augmentait leur

avoir d'un petit esclave.

(
5

) Tstj manome fanjaitra ny renin-jaza

,

mahajamba zaza [Quand on ne donne pas

une aiguille à la sage-femme, l'enfant naît

aveugle]

3a.



252 MADAGASCAR.

d'argent 11
', et même un présent d'une valeur plus ou moins grande ('->. On

avait en elles la plus grande confiance; quand elles commettaient une

erreur ou avaient un insuccès, ce n'était pas à leur ignorance et à leur

maladresse qu'on les attribuait, mais aux mpamosavy, aux sorciers ou

sorcières, qui, voulant du mal à leurs clientes, leur avaient jeté un sort.

Quoique leur vrai nom soit mpampivelonâ [litt. : celles qui font vivre] ou

mpamelonâ [litt. : celles qui donnent la vie], celui qu'on leur donne

plus communément] renin-jaza [litt. : la mère de l'enfant] prouve la re-

connaissance qu'on a pour elles.

Les sages-femmes merinâ ne pratiquaient ni l'auscultation, ni le tou-

cher ; leur exploration se réduisait à une inspection générale et à îa pal-

pation pour se rendre compte surtout de la température de l'abdomen,

(jui «est plus élevée si l'utérus est gravide», et aussi de l'inclinaison de

l'utérus afin de pronostiquer le sexe du fœtus, car, rrs'il est tourné vers la

gauche c'est que l'enfant est du sexe masculin , et du sexe féminin au cas

contraire v. Une hémorragie survenant dans le courant du dernier mois

était pour elles une preuve certaine que l'enfant à venir était un garçon,

parce que Isij ombi/ itoeranâ, le logement du fœtus était trop petit et

qu'il avait dû l'agrandir.

Dès la grossesse reconnue, la femme devait se faire masser, d'abord à

intervalles plus ou moins longs pendant les sept premiers mois cr pour pou-

voir supporter la fatigue et le malaise qu'engendre son état et pour favoriser

le développement de l'utérus », puis tous les jours à partir du huitième

mois te pour faciliter la descente du fœtus et préparer sa sortie n ; toutefois

beaucoup de femmes ne recouraient pas au massage pendant les premiers

mois, parce que la première séance de massage était toujours suivie d'une

fête de famille où l'on annonçait aux parents et aux amis l'heureuse nou-

f
1

' Tsy manome vola ny renin-jaza, mafia- un poulet et quelques livres de riz, mais

farojij zaza [Quand on ne donne pas de seulement en cas de réussite. Quant aux

l'argent à la sage-femme, l'enfant est ma- Sakalavâ du Nord-Ouest, ils payent comme

ladif]. arrhes [fchin-iananâ (pour lier les mains)]

(2) Chez les Betsimisarakâ, le prix, au soit 1 voamenâ [o fr. 20J, soit 1 sikajy

milieu du xix e
siècle, était plus élevé: ils [o fr. 60], plus 1 piastre huit jours après

donnaient d'ordinaire un kirobô [1 fr. 25], l'accouchement, si l'enfant vit.



ETHNOGRAPHIE. 253

velle, et que, comme nous l'avons dit, elles craignaient, si leur état venait

à être connu de tous, d'être victimes des maléfices des mpamosavy, des

sorciers ou sorcières qui pouvaient en profiter pour leur jeter un sort.

Le régime que prescrivent les sages-femmes à leurs clientes est le sui-

vant : se lever de bonne heure cr pour prévenir le développement exagéré

du placenta et son adhérence au moment de l'accouchement, ainsi que les

torsions du cordon»
;
piler tous les matins du riz pour le décortiquer, te afin

de bien fixer le fœtus dans l'utérus par les mouvements de haut en bas

qu'on fait en se livrant à cet exercice»' 1

'; manger beaucoup de viande

grasse avec des légumes verts et du riz, rrafin d'entretenir dans le corps

la chaleur nécessaire à l'existence de l'enfant», souvent de la peau de

poulet et du vorivorinkenâ [de la panse du bœuf], rrafin que les enveloppes

ce fœtales soient solides», et des pieds de porc, afin que l'enfant ait de

« jolis pieds»; prendre beaucoup de bouillon de bœuf, rrafin d'éliminer

les tares qu'a la mère et qu'elle pourrait transmettre à son enfant»,

boire beaucoup d'eau fraîche, rrafin d'empêcher la formation d'humeurs

sébacées qui nuiraient à la santé de l'enfant», enfin, dès que la femme se

sent indisposée ou est malade, manger du riz cuit avec des feuilles de

tsorokonangatrâ [de la plante des revenants, des fantômes] (2)
. Certains

vêtements ou certaines formes de vêtements ne se portent pas pendant

la grossesse.

Outre ce régime auquel les femmes enceintes étaient astreintes, elles

avaient à respecter une multitude de fady, c'est-à-dire à s'abstenir de

certains aliments et à s'interdire certains actes, sous peine de voir

arriver malheur à elles ou à leur enfant ; ainsi elles ne devaient pas

manger de tsindrahakâ [de nèpe ou scorpion d'eau], ni de pattes de crabe,

c parce que leur enfant aurait les mains difformes», ni de tararakâ [d'oi-

seau de nuit] rr parce qu'il aurait de gros yeux», ni de menamasô [de

petit échassier] ou de pattes d'oiseaux en général et surtout de pattes

d'oie ou de canard rr parce qu'il n'aurait pas de mollets et qu'il aurait de

M Chez les Antanosy, «elle doit tous les mandées n (D r Rajohxson, Bull. Acad. malg.,

jours faire quelque travail fatigant; la mar- 1908, p. 179).

che et la pèche sont particulièrement recom- (2 ) Espèce de Cassia (C. occidentalis L).



25^1 MADAGASCAR.

vilains pieds ou les doigts palmés -n, ni de piment rouge rr parce qu'il aurait

les cheveux roux», ni de mùr^s ou de framboises rr parce qu'il aurait

des taches de vin», ni de blanc d'œuf rr parce qu'il serait bobo, albinos,

ou mipmtlmpcntinâ
,
pie», ni de fody [de moineau malgache] rr parce

qu'il serait d'un naturel querelleur», ni d'oreilles de mouton rr parce qu'il

serait peureux», ni de mosavin-kenâ [de glande de bœuf] rr parce

qu'il tomberait malade», ni de riz ni de viande pendant le mois d'Ala-

kaosy qui est le dernier mois de l'année lunaire malgache rr parce que

le destin de ce mois est nuisible aux parents». Enfin, si la future mère

fait un cadeau, elle doit donner non pas un seul objet, mais deux à la

fois, rrsous peine que son enfant soit borgne»; elle ne doit pas se disputer

avec quelqu'un de laid rr parce qu'il serait laid lui-même", ni accepter de

nourriture des mains d'une personne étrangère rrqui pourrait ensorceler

l'enfant», ni se moquer des personnes infirmes rrde peur de mettre au

monde un enfant ayant la difformité du malheureux dont elle se serait

moquée »
(I

', ni franchir soit une corde qui se trouve par terre rr parce

que l'enfant aurait un simà ou bec-de-lièvre», soit un pilon à riz

«parce qu'il aurait les jambes arquées», soit une hache déposée sur le

sol rr parce qu'il serait bingô, pied-bot», ni attacher dans un des coins de

son lamba un morceau de gingembre rr parce qu'il aurait six doigts aux

mains», ni casser une gourde rr parce qu'il aurait une grande fontanelle

antérieure (ce que les mères malgaches jugent dangereux)», etc.

Telles sont les prescriptions que les femmes malgaches devaient suivre

pour mener à bon terme leur grossesse et pour que l'enfant naquît beau

et vigoureux; nous verrons plus loin les précautions qu'on devait prendre

pour éviter des complications en cas d'accouchements laborieux.

11 y avait des recettes pour faciliter la délivrance; en effet, l'enfant

sort vite et facilement : rrsi son père enjambe le corps de la femme ou

frappe son ventre avec le bout de son salakâ [de l'étoffe dont les hommes

se ceignent les reins et qu'ils passent entre leurs jambes, qui est par

conséquent la culotte malgache]»; rrsi les assistants mettent leur lamba

(1) Voir p. 5i-5a. Les Malgaches sont en effet bienveillants et charitables les uns envers

les autres.



ETHNOGRAPHIE. 255

sur leur tète»; «si l'on frappe les murs de la maison à coups de pilon»;

rr si l'on décroche les objets pendus au mur» , etc.

D'autres avaient la vertu de donner force et santé à l'enfant : pour

obtenir l'effet désiré, il suffisait tout simplement de «s'asseoir les jambes

croisées», de «manger des patates ou du sosoa [de la soupe au riz] ou des

mets très salés » (1)
; et, pour avoir un garçon, il n'y avait qu'à s'efforcer,

à l'époque de la circoncision, d'obtenir du mpamorâ, de l'opérateur, qu'il

donnât à la femme enceinte un morceau de viande.

Le D r Fontoynont (2) a constaté que, au moins dans l'Imerinâ, les gros-

sesses exira-utérines sont fréquentes; il les attribue à ce que la femme

malgache, qui est très prolifique, pratique le coït et en abuse de très

bonne heure. Il en a rencontré deux qui étaient gémellaires, une uni-

latérale et l'autre avec un fœtus dans chacune des trompes.

3° Avortement. — Malgré la vie dure et pénible à laquelle sont as-

treintes la plupart des femmes enceintes à Madagascar, malgré le peu

de soins intelligents qu'elles prennent d'elles, malgré aussi les mau-

vaises conditions hygiéniques dans lesquelles elle vivent d'ordinaire, les

avortements (3) sont rares. Il n'y en avait presque jamais de volontaires

[dialazazâ, de suppression d'enfants]'
4
', tout enfant étant accueilli avec

t1 ' Mais, d'autre part, ta femme qui

mange beaucoup de sel, comme nous le

verrons plus loin, «aura un accouchement

laborieux».

f
2

' Bull, de la Soc. de l'Internat, nov. 1910.

Vaky mania [s'ouvrant avant que le

fruit soit mûr] ou afa-jazâ [disjointe de

son enfant], suivant que la femme faisait

une fausse couche d'un enfant ayant moins

ou plus de six mois.

(4) Cependant Flacourt dit : <rSi la fille

d'un Roandrianâ, avant d'êlre mariée, se

joue avec un nègre, comme toutes le font,

elle se fait avorter» (Hist. de Madagascar,

1661, p. gS), et l'un de nous a constaté

que souvent les femmes antanosy se fai-

saient avorter soit lorsque, ayant eu plu-

sieurs enfants nés tous un jour jadïj, un

jour néfaste, et par conséquent mis à mort,

elle ne voulait pas courir de nouveau cette

mauvaise chance, persuadée que son mal-

heureux sort ne lui permettrait jamais de

mettre au monde un enfant dans de bonnes

conditions, soit lorsque, allaitant son enfant

nouveau-né, elle redevenait enceinte, car

il était fadij, interdit, de nourrir deux en-

fants en même temps : alors elles buvaient

une tisane faite avec une certaine liane qui

les débarrassait du fœtus. — Nous citerons

encore les Sakalavâ masikorô (surtout les

Voroneokâ, les Ambolavâ et les Vazimbâ)

qui ont la coutume de faire avorter les

filles qui deviennent enceintes trop jeunes:

les plantes avec lesquelles les Sakalavâ font

les décoctions aborlives sont les katrâ, les

vololô (les jeunes pousses de bananiers'?),



256 MADAGASCAR.

joie par la mère et par la famille, qu'il fût légitime ou non, mais la

syphilis et le paludisme qui sévit si sévèrement depuis quelque temps en

Imerinâ et d'autres tares physiologiques en occasionnent assez souvent

aujourd'hui: depuis quelques années ils ont pris un développement qu'on

cherche avec succès à enrayer.

Si les sages-femmes et les mpîsîkidy, ou diseurs de bonne aventure

ne donnaient pas à leur clientes de prescriptions judicieuses, se con-

tentant de leur recommander des remèdes empiriques plus ou moins

bizarres, mais sans grand effet, il y avait, il y a encore toute une série

d'actes qui, chez beaucoup de peuplades malgaches, sontfadj/

{l

\ interdits

les ingaitsingaitsâ , etc. — Du resle, l'avor-

teinent n'était nullement criminel; il clait

parfaitement licite jusqu'en 1881, année

où, sur le conseil des missionnaires euro-

péens, la reine a ordonné trque toute femme

se faisant avorter serait mise en prison pen-

dant deux ans, hors les cas où les jours de

la mère seraient en danger» (art. 66 et 65).

(1
> A ces Jadij, qui sont de vraies pres-

criptions hygiéniques, s'en joignent d'autres

qui menacent d'avorlement [d'o/à-jazà]

celles qui manqueront de charité envers leurs

semblables, comme celui qui dit : «• Avorte-

ront les femmes enceintes qui se moquent

de celles qui ont le malheur d'avorter», ou

encore celles qui, dans l'état d'impureté lé-

gale dans lequel étaient censées les femmes

enceintes, souilleraient de leur présence le

cortège des hommes allant chercher l'eau

sacrée pour la cérémonie de la circoncision,

ou qui, lors de la fête du manala volon-jazâ

[première coupe de cheveux d'un enfant],

prendraient de ses cheveux , ou qui aideraient

une femme à accoucher, ou encore qui en-

treraient dans un lapa [maison où se trai-

tent les affaires publiques], etc.

Enfin il y en a qui proviennent d'idées

superstitieuses, tels que : de sortir la nuit

parce qu'elles peuvent être effleurées par des

revenants

'

a)
, de puiser de l'eau à midi ou

au coucherdusoleil.de prendre leurs repas

près du foyer d'une maison étrangère, de

jeter leur lamba en écharpe sur les épaules,

d'avoir envie de ce qu'elles possèdent déjà,

etc., ou qui sont fondés sur certaines ana-

logies, tels que de cueillir une jeune tige de

roseau en la pinçant, d'arracher de jeunes

pousses d'herbe [symbole dujeune âge] en les

faisant glisser entre les doigts, de manger un

poussin mort dans sa coquille, de se servir

d'objets de vannerie inachevés, d'entrer

dans une maison où est un mort [parce que

le mort saisirait l'enfant
J'

b
), de rester le dos

au soleil (ce qui dessécherait le placenta)'''.

*' Seranin-juvatrâ ou seranin-dolô trCar c'est la nuit que les esprits malfaisants sorlenl de leurs

repaires.» Dans le cas où la femme enceinte est obligée de sortir la nuit, elle doit se frotter le corps d'un

peu de suie; à la fin de sa grossesse, elle doit aussi éviter de balayer la case où elle habite du Nord au Sud,

ttparce qu'on ouvre ainsi le chemin aux sorciers et aux méchants esprits», et de prendre froid -parce que les

fantômes, les revenants la suivraient et pourraient causer un malheur».
'
b

' Quand ce mort était son parent proche, une femme enceinte pouvait v entrer, mais elle devait en entrant

frapper du pied le seuil de la porte [mandona tokonand] et dire: *0 mort, je suis enceinte ! », afin qu'il ne

lui fasse point de mal, à elle ou à son enfant.
(,) Voir H. J. Standing, Les Fady malgaches, Bull. Acad. malgache, igoi, p. 1 13 et suiv.



ETHNOGRAPHIE. 257

par la coutume aux femmes enceintes sous peine de voir arriver malheur

à elle ou à leur enfant et qui ont certainement un excellent effet sur la

marche de la grossesse, notamment : de courir trop fort, de sauter un fossé,

de se fatiguer en travaillant, de monter sur une échelle, d'arracher des

joncs, de porter en même temps deux jarres d'eau, de soulever une pierre,

de nager en se baignant, de descendre dans un silo de riz, de pêcher des

poissons à la nasse, de ramasser des sauterelles, etc., exercices ou occu-

pations qui nécessitent des efforts vigoureux ou prolongés, ou bien de se

coucher aussitôt après le repas, de boire de l'eau de riz mal cuite, de

boire du rhum, etc. 11 était défendu de les frapper, même avec un roseau,

et de leur causer une frayeur soudaine.

4° Accouchement. — tA Madagascar, écrivait Rondeaux en 1 8 1 3 , l'ac-

couchement est l'œuvre de la nature, tout Fart des Malgaches consistant

à la contrarier dans ses opérations. Pour peu qu'une femme en travail

tarde à accoucher, d'autres femmes lui pressent fortement le ventre,

croyant de cette manière hâter sa délivrance » , et le Dr
Foullioy, médecin-

major du Golo, disait en 1818 : ce Sur la côte orientale de Madagascar,

les accouchements sont faciles, prompts et exempts des périls si redou-

tables auxquels sont exposées les femmes européennes t>.

En effet, à Madagascar, l'accouchement est bien une opération ou plutôt

une fonction que la nature se charge d'accomplir au mieux des intérêts de

la mère et de l'enfant (1)
; certes les sages-femmes cherchent à s'acquitter

consciencieusement de leur tâche, mais, comme elles n'ont aucune notion

d'anatomie ni d'obstétrique, leurs pratiques opératoires sont parfois plus

nuisibles qu'utiles, ou tout au moins elles sont inutiles; les noms qu'on

leur donnait assez souvent de mpanindry, de mpanotrâ 1

'
2

' [litt. : celles qui

(1) te La facilité avec laquelle les femmes femme accouchée le matin reprendra dans

malgaches accouchent est inconcevable; je l'après-midi ses occupations ordinaires^

crois que le peu de soin qu'elles ont de se (Carpeau du Saussay, Voy. de Madagascar

ménager fait sur elles plus d'effet que toutes en i663, p. 2 53).

les précautions dont on use envers nos '
2

' Des racines tsindry et otrcl [action de

dames européennes, car, aussitôt qu'elles frotter, de presser, de comprimer] (voir le

sont délivrées, elles vont se baigner avec Diction», malgache-français du R. P. YYeb-

leurs enfants dans la rivière Telle ber, 1 853 , p. 5o6). On les appelait aussi

ETHNOGRAPHIE. 33

tUl'ItlMmiE NATIONALE.



258 MADAGASCAR.

pressent les intestins pour les vider, qui massent, qui frictionnent], con-

curremment avec ceux de mpamelonâ, de mpampivelonâ, de venin-jaza

[litt. : celles qui font vivre, qui sont les mères des enfants], montrent

qu'elles avaient l'habitude, lorsque la nature était trop lente à leur gré,

ce de presser fortement le ventre de la femme en couches », ce qui n'était

pas une pratique très judicieuse : le but était d'expulser l'enfant et de bien

placer sa tête
(l)

; mais, quoi qu'il en fût, les cas de décès survenant à la

suite de couches étaient fort rares.

Dès que commençaient les douleurs de l'enfantement, les hommes,

même le mari, quittaient la maison, car, seules, les femmes devaient

assister et prendre part à l'accouchement. Toutefois, dans la peuplade des

Barâ, ce sont, dit-on, le mari et les fils aînés qui opéraient, toute femme

ou fille étant exclue de la maison pendant ce temps; dans le Boinâ,

nous l'avons dit plus haut, quelques maris se plaisaient à accoucher leurs

femmes.

La femme qui accouche est, aux yeux des Malgaches, en état d'impu-

reté (2) et on lui fait subir une sorte de purification. Dans le Sud de Madagas-

car, les Antandroy et les Mahafaly, et dans l'Ouest, beaucoup de Sakalavâ

ne permettent pas aux femmes d'accoucher dans la maison (3)
; au moment

mpahavanonâ [celles qui mènent à bonne fin

(l'accouchement)]. — M. Ferrand dit que,

chez les Antambahoakâ, la sage-femme, pen-

dant tout le temps de son ministère, doit

n'avoir aucun vêtement ou du moins être

à demi nue (Les Musulmans à Madagascar,

2° partie, p. 21).

'" «Chez les Annamites, la sage-femme

se livre pendant l'accouchement à des ma-

nœuvres externes sur le ventre, comprimant,

refoulant le fœtus dont, sans s'en douter,

elle change fréquemment la position n (D r A.

Hagen, Annales d'hygiène et de médecine colo-

niales, 4 e trim. 1906, p. 610). Il en est de

même un peu partout: le massage était en

effet pour ainsi dire général au moment
de l'accouchement ; on pensait faciliter l'ex-

pulsion du fœtus en pressant de haut en

bas, et, si le travail n'avançait pas. on fai-

sait mettre la femme sur le ventre et on la

foulait aux pieds.

(2) En Nouvelle-Zélande, une femme en

couches est tabouée. — On sait qu'autre-

fois, en Grèce, une femme était en état

d'impureté pendant 33 ou G6 jours, suivant

qu'elle avait donné le jour à un garçon ou à

une fille, et qu'à Athènes quiconque tou-

chait une accouchée ne pouvait approcher

les autels. — Chez les Israélites , la période

d'impureté était de 7 jours pour un garçon

et de 1 k jours pour une fille , etc.

(3
' En Annam, les femmes font leurs cou-

ches dans des huttes temporaires où elles

sont reléguées pendant treize jours (cf. D'

Hagen, Annales d'hygiène et de médec. colon.,

ioo4, p. G16).



ETHNOGRAPHIE. !25i>

critique, elles doivent aller mettre au monde leur enfant dans la brousse

voisine ou sous quelque arbre des environs, soit en pleine campagne, soit

dans une pauvre hutte de fortune bâtie à la diable, et elles ne rentrent

qu'après leur complète délivrance : cette même coutume existe dans quel-

ques familles merinà et chez certains Betsimisarakâ, comme ceux, de l'ile

de Sainte-Marie. Chez les peuplades du Nord-Ouest, de l'Est et du Centre 1

'

1
',

les femmes accouchent dans la maison, mais on construit pour la circon-

stance au milieu même de la chambre, sinon toujours, au moins d'ordi-

naire, une alcôve ou plutôt une petite chambre, une sorte de cage close de

nattes de toutes parts sauf du côté regardant le foyer, le komby ou kompy

comme l'appellent les Merinâ (2)
, les Sihanakà et les Betsimisarakâ (3)

, où

la mère et l'enfant, ainsi que nous le verrons plus loin, doivent passer

une semaine au moins : il n'est pas douteux que cet isolement de la femme

en mal d'enfant dans une sorte de boîte hermétiquement close ne réponde

à la même idée, part laquelle, dans des régions plus clémentes, moins

froides ou moins humides que celles du Centre et de l'Est, on l'envoie faire

ses couches en dehors de la maison afin qu'elle ne la souille pas. H y a enfin

des peuplades f4) chez lesquelles les maris expédient leurs femmes, lors-

qu'elles sont au terme de leur grossesse, chez leur mère ou, si elles l'ont

(1
' La plupart des Betsimisarakâ, les

Tsiniihety, les Sihanakà, les Bezanozanô,

les Ranomenâ, les Antanalâ, la plupart des

Merinâ et les Betsileo.

'2' Les Merinâ disent mifanâ [lilt. : se

chauffer] pour «• accoucher n, à cause de la

coutume qu'ils ont d'entretenir nuit et jour

du feu à côté des femmes en mal d'enfant,

qu'on appelle mpïfanâ [litt. : celles qui se

chauffent].

(3 ) Le komby ne mesure guère plus de

1 m. -]b de long sur o m. 70 de large, et est

placé à m. 5o du foyer, tantôt à l'Ouest,

comme chez les Merinâ, tantôt à l'Est,

comme chez les Sihanakà (a)
. Les Antimo-

ronâ, qui appellent cette alcôve hiverô, la

construisent à certains jours qui sont de bon

augure , notamment sous les deslins d'Asoro-

tany et d'Adalô; si on la construisait un jour

néfaste , il en résulterait des malheurs (Mss.

arabico-malgaches de la Bibliothèque Gran-

didier, trad. du petit Sorabé, p. 1 1).

'*' Beaucoup de familles antanosy et sa-

kalavâ, tant du Boinâ et du Ménabé que du

Fiherenanh (D r Rajohnson, Bulletin Acad.

malgache, 1908, p. 179).

Ci Dans toule l'Indo-Chine, les femmes en couches sont lenues pendant quarante jours clans des chambres
bien closes, couchées sur un lit sous lequel sont placés des réchauds remplis de charbons ardents (Annamites)
ou à 60 centimètres duquel est un feu allumé (Siamoises, Laotiennes, Birmanes, Malaises, etc.). C'est un
rite de purification.

33.



260 MADAGASCAR.

perdue, chez leur parente maternelle la plus proche, d'où elles ne re-

viennent chez elles que guéries; en tout cas, avant de reprendre leur

vie normale, elles doivent se baigner et se purifier.

Pendant le travail, on fait mettre la femme à genoux (les genoux

écartés), accroupie sur ses talons dont l'un soutient la région anale (1
>,

excepté chez les Belsimisarakà, au moins ceux du Nord-Est de l'île de

Sainte-Marie, chez lesquels la femme est étendue sur le dos, les jambes

écartées et les genoux ployés (2)
.

D'ordinaire, l'accouchement se fait vite et bien, par la seule nature,

mais, lorsqu'il est compliqué et difficile ,3) ïraha mamahana zaza ankibo

(quand l'enfant se cramponne au ventre) ou raha mahamafy ny filera-

hana (quand l'enfantement est pénible)], les sages-femmes, qui n'ont

aucune idée exacte de l'anatomie des organes maternels, ni des posi-

tions du fœtus, n'ont par conséquent aucune notion des manœuvres et

opérations qu'il serait utile de faire, et, dans les cas de présentations

vicieuses qu'elles nomment d'après les parties du fœtus en vue : zanak-

omby [accouchement comme les veaux], lorsque c'est la main qui sort

la première et qui est la présentation la plus redoutée, et zaza miavonâ

[enfant fier], lorsque c'est le pied qui apparaît d'abord (ce qui est un

' J1 On sait que c'est cette position, l'une

tles plus naturelles du reste, pour faciliter

l'expulsion de ce qui est contenu dans les

viscères, qui est adoptée dans beaucoup de

pays.

(2) Voir à YAppendice, n° h 7, la des-

cription détaillée de l'accouchement d'une

Betsimisarakâ , d'une Merinâ et d'une Sa-

kalavâ.

'
3

' Le détroit supérieur du bassin des

femmes malgache sest moins développé que

chez les Européennes. Le D r
Villette, direc-

teur de la maternité d'Isorakâ à Tanana-

rive,qui a pris 432 mensurations, a trouvé

que son diamètre antéro-postérieur ou pro-

monto-pubien variait d'ordinaire de 9 cen-

timètres et demi à 10, tandis qu'il est en

moyenne de 12 dans la race blanche, et

que les diamètres bis-iliaque et bis-épineux

étaient, chez les Merinâ, respectivement de

o m. 235 et o m. 2 13 au lieu de o m. 2&0

et de o m. 280; il pense que les accouche-

ments laborieux seraient beaucoup plus

fréquents en Imerinâ si les femmes n'accou-

chaient pas très souvent avant terme par

suite de causes diverses, paludisme, sy-

philis, excès de rapports sexuels, fatigues

inhérentes à leur vie, etc. Bull, de l'Aca-

démie malgache , iqo3, p. 1

9

h- 1 9 5, et Bull,

de la Soc. des sciences médicales de Madagascar

,

1910, p. 89). Nous devons toutefois faire

remarquer que les deux premières de ces

causes, qui sont peut-être les plus elli-

cientes, sont toutes récentes en Imerinâ et

que la race merinâ est d'une taille notable-

ment inférieure à la race européenne.



ETHNOGRAPHIE. 261

présage de puissance et de richesse), etc., elles laissent le plus souvent

l'expulsion s'opérer d'elle-même (1
>, se contentant, lorsque la femme en

mal d'enfant fait des efforts, d'en faire elle-même et d'ordonner à toutes

les femmes présentes d'en faire également et de déboutonner ou de des-

serrer leurs vêtements re parce que cela facilitera la délivrance n (2
' ; entre

temps, elles font appel à Dieu, aux divinités et aux ancêtres, les priant de

lui accorder leur aide et leur protection : Tahio, rij Razana ! tahio, ry An-

driamanitrâ ! tahio, Andriananahary ! Ignorants des causes anatomiques ou

physiologiques qui rendent les accouchements laborieux, les Malgaches les

attribuent soit à certains actes plus ou moins volontaires, qui n'ont d'ail-

leurs aucun rapport avec l'accouchement, soit à certaines fautes, qui n'en

ont pas davantage, à la transgression d'usages ancestraux, etc. (3)
.

(1) Chez les Sakalavâ, cependant, lorsque

l'enfant vient les pieds en avant, la sage-

femme le tire tout simplement par les

pieds, ce qui amène sa mort; quelquefois,

elle coupe les bras avec un rasoir.

!

< Enlmerinâ, la sage-femme intervient

quelquefois d'une manière plus directe, non

sans une certaine brutalité qui occasionne

souvent des déchirures ; si la poche des

eaux n'est pas rompue, elle la crève avec ses

ongles, et si elle est éclaboussée au visage

par le liquide , elle a droit à une indemnité :

comme jadis en Europe, les Malgaches con-

sidèrent que l'enfant, s'il naît coiffé des

membranes, deviendra riche (D r Ranaivô).

(31 C'est ainsi, par exemple, qu'ils pré-

tendent que «le placenta se desséchera et

restera adhérent à l'utérus [maharaikhra ny

ahitrâ], si la femme reste couchée tard le

malin ou s'asseoit le dos au soleil »; que

«la poche des eaux ne crèvera pas [tsy

mahavaky saronâ] , si le mari garde son

chapeau sur la tète pendant le travail »';

que « l'enfant ne sortira pas [manahmia ny

zazâ], si la femme s'asseoit sur le pas de

la porte ou si, pendant qu'elle est en tra-

vail, quelqu'un s'accroupit à l'entrée de

la maison »
(a)

;
que w le fœtus deviendra trop

gros [mamahy zaza an-kibô], si la femme

mange trop de sel ou boit du lait"; que «le

cordon ombilical sera embrouillé [misadika

ny tadim-poitran-jazâ] , si elle saule par-dessus

une corde ou par-dessus une citrouille, ou

si elle se sert comme oreiller d'un salalcâ

(culotte malgache ) 15
(b)

;
«qu'elle fait entrer

des sorciers dans sa maison [idirariny mpa-

mosavjj], si elle la balaye vers le Sud»;

«qu'elle mourra en couches [mahafaty reny],

si elle mange de la viande d'une vache

morte en vêlanlu, etc.

"1 « Boutonner son vêtement», «avoir les mains liées derrière le dos», «passer par-dessus des racines»,

o trop mâcher ses aliments» , «dépendre des objets» , «suspendre un vase plein d'eau ou de riz blanc» , «parler

en accouchant» (chez les Merinâ), etc., empêchent également l'enfant de sortir (H.-J. Standing, Les Fady
malgaches, Bull. Acad. Malg., igoi, p. 117-119). — Chez les Sakalavâ, on ne devait pas laisser une sagave

auprès d'une femme en mal d'enfant.
b) Le cordon ombilical s'embrouillera également «si un homme portant le salalcâ passe par-dessus la

femme», «si la femme rejette sur l'épaule droite le bout do son lamba, qu'on laisse pendre d'ordinaire sur

l'épaule gauche», etc.



262 MADAGASCAR.

Les Antanosy croient qu'une femme n'aurait pas l'accouchement heureux

et facile si, pendant les premiers mois de sa grossesse, elle n'avait com-

merce avec un homme ; aussi, lorsque le mari s'absentait pour longtemps,

prenait-elle, comme nous l'avons dit, un remplaçant.

Le sikidy, ou divination à laquelle les Malgaches ont toujours recours

lorsque l'accouchement est long et laborieux, leur indique quelle en est

la cause : tantôt c'est que l'enfant attend son père [miandry ra>/ ny zazà]

et ne veut naître que si celui-ci est pre'sent et le bénit; tantôt c'est que le

mari ou la femme ont transgressé quelqu'un des usages de la famille, no-

tamment ont commis un inceste, entretenu des relations avec des parents

jady, avec des parents à un degré prohibé, ou bien c'est un ancêtre

dont les mânes [Yamlriroa, le /o/o], ayant envie de liqueurs ou de viande

de bœuf, demandent que leurs descendants leur fassent des libations ou

un sacrifice, ce qu'on s'empresse de leur promettre et de faire. Dans le

premier cas, le mari vient jeter quelques gouttes d'eau sur le ventre

de sa femme ou saute par-dessus sa tête, ordonnant en même temps à

l'enfant de naître «s'il est bien son enfant» [Mandehana soa aman-tsara!

Isy misy andrasana, fa îzalto rain-jaza], et il sort précipitamment de la

maison; si l'enfant ne naît toujours pas, la sage-femme et les parentes

qui sont présentes pressent la femme de déclarer quel est le père de l'en-

fant, et celle-ci, qui généralement n'a pas gardé à son mari une fidélité

à toute épreuve, énumère une série, d'ordinaire assez longue, de noms

d'hommes (1) qui, appelés à son chevet les uns après les autres, l'asper-

gent en disant : ct Si tu es mon enfant, sors!»; celui qui a fait la der-

nière aspersion avant la naissance est réputé le père ; si malgré tout, la

délivrance n'arrive pas, on en conclut que quelques méchants esprits,

quelques revenants y mettent obstacle, et on fait bouillir certaines plantes

(1) Voir à YAppendice, n° 68. — La Mgr Lechaptois, missionnaire sur les rives

confession publique et à haute voix que les du Tanganika, écrit : tfSi un accouchement

Malgaches doivent faire de leur faute pour est laborieux, la femme ou son mari doi-

laciliter l'accouchement est pratiquée égale- vent, pour que la délivrance soit heureuse,

ment chez beaucoup de peuples, non seule- faire une confession publique et générale

ment en Asie et en Océanie(voir le volume de leurs plus lourdes fautes» (Aux rives du

précédent, p. 33), mais aussi en Afrique; Tanganika, 191 3, p. 1 37).



ETHNOGRAPHIE. 263

appropriées dans de l'eau avec laquelle on exorcise la malade, ou bien on

brûle à l'entrée de ses organes génitaux des cheveux dont l'odeur combat

leur influence néfaste'
1
'. Dans le second cas, celui qu'accuse le sikidy, à

coup à peu près sûr étant donnée la liberté des mœurs à Madagascar,

doit faire la confession publique et à haute voix'
2

' des relations faclibé,

c'est-à-dire incestueuses ou tout au moins fadij, illicites, qu'il a eues

avec des parents ou des alliés au degré prohibé , et offrir, en expiation

de sa faute et suivant sa gravité, soit une volaille, soit un bœuf, que le

chef de famille immole en priant Dieu et les ancêtres de pardonner au

coupable, qu'une aspersion d'eau bénite [tsipiranô~\ lave ensuite de son

péché (3)
.

Aussitôt que le petit Malgache est né, la sage-femme, après avoir

enlevé avec le doigt les mucosités et le sang qui le couvrent, lui met,

chez les Merinâ, un peu de sel sur la langue et afin qu'il n'ait pas une

vie misérables, et en outre, si c'est un garçon, un peu de sang sur le

front r-afin de le rendre invulnérable 75, puis elle coupe le cordon ombi-

lical [foilrâ ou foitsà] d'ordinaire avec un morceau de bambou effilé ou

avec un couteau sur un zozoro tsy voa isaihâ [sur un jonc nouvellement

(1) On croit aussi qu'on active le travail

en jetant par-dessus le toit de .la maison

une navette de tisserand qui doit retomber

de Tau Ire côté.

(2
> Chez les Antanosy, cependant, c'est à

une femme de confiance, qui n'a pas de

mari, que les femmes dont l'accouchement

est laborieux font la confession de leurs pé-

chés.— rr Les femmes qui sont près d'accou-

cher, a écrit Flacourt en i 658 , invoquent

la Vierge Marie, la priant d'obtenir de Dieu

qu'elles accouchent avec peu de douleur, et

elles se confessent à une femme confidente

des péchés qu'elles ont commis depuis leurs

dernières couches, en lui nommant les

hommes avec qui elles ont eu à faire, ce

qui est facilement su par les autres femmes

auxquelles la confidente ne se peut tenir de

les révéler r (Hist. Madag., 1661, p. 5g).

(3) Chez les Sakalavâ, le mari coupable

de relations incestueuses met en outre un

peu de tanifotsy, d'argile blanche, au creux

de l'estomac de sa femme, ou bien lui frappe

le ventre avec le pan de son lamba, trempé

préalablement dans l'eau, en disant : crBien

que je t'aie trompé avec un fadibé, que ma
faute ne te porte pas malheur la — Chez

les Antanosy, le mari reste à la porte de la

maison, et c'est un autre homme qu'il envoie

à sa place auprès de sa femme pour la

frapper avec son lamba. — Le D r Rajohn-

son dit que, chez les AntandrOy, le mari

doit faire un soronâ [une prière accompa-

gnée d'un sacrifice ou d'une offrande] sur

le ventre de sa femme, non seulement si,

pendant sa grossesse, il a eu des relations

avec une parente fady, mais même avec

une femme quelconque.



264 MADAGASCAR.

cueilli'
1

'], le lie avec du rafia ou quelque filament végétal et le saupoudre

de bois vermoulu et pulvérisé ; il y a des Malgaches, comme certains Betsi-

misarakâ, les Betsileo, etc., qui attendent, pour faire l'opération, que le

placenta soit expulsé, de sorte que quelquefois l'enfant reste attaché à sa

mère pendant deux et trois jours, ce qui ne l'empêche pas du reste de

têter: on coupe le cordon à environ une dizaine de centimètres du nom-

bril'
2
'. On enterre le placenta soit dans la maison ou à côté, soit dans le

tombeau des ancêtres, ou encore, comme dans le Sud, on le porte au

pays d'où sont venus les ancêtres de la famille, si elle a émigré récem-

ment'3
'. Les Sakalavâ l'enterrent toujours en dehors de la maison, au

Nord, si c'est un garçon, et au Sud, si c'est une fille'
4
'; souvent le père en

garde un petit morceau enveloppé dans de la toile, qu'il porte comme une

sorte de gris-gris. Quant aux Merina, ils l'enveloppent d'herbes vertes,

lorsqu'il est desséché et tombé, et le donnent à manger à un bœuf, car

rr l'enfant deviendrait idiot si les esprits malfaisants qui flottent dans

l'air s'en emparaient », ou bien ils l'enterrent dans la maison, en même

temps que l'arrière-faix et le zozoro tsij voa tsaikâ, au sud du foyer et à

l'ouest du poteau sud'
5
', dans un trou profond d'environ o m. 5o qu'ils

recouvrent d'une grosse pierre ou de gros cailloux (6)
.

f Litt. : un jonc que n'a piqué aucune

aiguille; car ies Merina cousent les joncs

pour en faire des toitures, et ils croyaient

que, s'ils s'étaient servis de joncs percés par

une aiguille pour y poser le cordon ombi-

lical qu'ils voulaient couper, la blessure se

serait envenimée.

(2) Chez les Merina, on fait sur le cordon

ombilical deux ligatures entre lesquelles est

faite la section avec un couteau qu'on a eu

soin de mettre quelque temps à côté d'une

cruche pleine d'eau fraîche «afin qu'il se

dessèche et tombe rapidement» (D'Ranaivo,

Pratiques et croyances des Malgaches rela-

tives aux accouchements, Thèse de médecine

,

Paris, avril 1902).
' 3 ' «Les Antanosy mettent autour du cou

de leurs enfants leur cordon ombilical après

qu'ils l'ont coupé, pensant ainsi attirer le

bonheur sur eux: c'est ce que j'ai vu et ce

que m'ont dit les indigènes» (H. P. Navar-

rete, 1671, Collect. Ouvr. anc. Madagascar.

t. III, p. 35o).— Voir à l'Appendice, n° 4o.

(i) C'est le père qui doit porter lui-même

l'objet, en regardant droit devant lui, sans

tourner la lèle ni à droite, ni à gauche,

sous peine que l'enfant louche [njolâ], et

l'enterrer la trtète» en haut. Chez les Tsi-

mihety, c'est un étranger, et non le père,

qui remplit cette mission.

i
5

' Quelques-uns cependant l'enterrent

en dehors de la maison, et alors au pied

du mur, du côté Est.

<
6

' Plus les cailloux sont gros, plus fort

et plus vigoureux sera l'enfant. — Voir à

YAppendice , n° 5o.



ETHNOGRAPHIE. 265

Quand un enfant naissait avant terme chez les Tsimihety, on le bai-

gnait avec Yodibé, eau froide où ont macéré des feuilles de nénuphar et

de courge auxquelles on a mêlé de la terre prise à un nid de trsphex» ou

mouche maçonne. Tous les individus qui ont été soignés de cette manière

ajoutent vhév [grand] à leur nom : Ikotobé, Ikalobé, etc. (1)
.

Lorsqu'une femme mourait en couches ou des suites, l'enfant était

enterré avec elle (2)
; ayant coûté la vie à sa mère, il devait l'accompagner

dans le tombeau. Quelques pères, plus humains, lui faisaient grâce, à la

condition qu'une personne étrangère à sa famille consentît à l'adopter.

Après avoir coupé le cordon ombilical, le premier soin de la sage-

femme est de laver Tenfant, d'ordinaire avec de l'eau tiède, d'abord la

tète, puis le corps, en faisant bien attention de ne pas mouiller le cordon,

puis, avant de le remettre entre les mains d'une autre femme, chez les

Merinâ, elle l'élève au-dessus de sa tête en disant : et Exauce ma prière,

ô mon Dieu ! fais que cet enfant soit fort et puissant ! -n ou elle pousse

simplement trois cris de joie. La femme à qui il est confié enduit tout son

corps de graisse (3)
ce qui le rendra brave v, mais qui, en attendant, comme

ledit le D r Ranaivô, rr lui sert de maillot». Une voisine qui allaite est

aussitôt invitée à mampindrana rononony [à lui prêter son lait], ce qu'elle

fait jusqu'à ce que la mère le puisse nourrir elle-même (4)
.

Si le nouveau-né est en état de mort apparente, après avoir nettoyé les

narines et la bouche et avant de sectionner le cordon, la sage-femme tâche de

leranimer, en le fouettantet tirant légèrement à plusieurs reprises le cordon

du nombril vers le placenta «pour exciter la vie qui, disent les Malgaches,

siège au nombril même?), et, si le placenta est déjà sorti, elle verse sur

I
1

' Cap. Tralboux, Rev. de Madag. , mars

igo3. p. 2.3o.

f2 ' De Valgnv, dans un Mémoire de 1 76 —

(Manuscrit des Arch. Minist. Colonies), dit :

t?A Fort-Dauphin, les enfants dontles mères

meurent on souffrent beaucoup en les met-

tant au monde sont mis à mort en naissante.

<3 ' Chez les Sakalava, on ne graisse que le

sommet de la tète.

(

'4
' Ces remplaçantes ou nourrices tempo-

raires, d'occasion, participent aux repas de

la famille et se font donner, pour elles et

pour leur propre enfant, momentanément

privé du lait maternel, les meilleurs mor-

ceaux de bœuf et de poulet. Ces enfants

sont des lors considérés comme parents et

,

s'ils sont de sexe différent, ils ne pourront

pas se marier ensemble plus lard.

ETHNOGRAPHIE. 34

IMPniMEItïE NATIONALE.



266 MADAGASCAR.

sa face utérine de l'eau chaude crqui, cheminant dans l'intérieur du cor-

don, réchauffera le sang fœtal et excitera la vie». Elle fait aussi craquer

un petit bout de bambou à l'oreille de l'enfant, pour le tirer de sa torpeur,

et elle en brûle un morceau sous son nez pour que la fumée le fasse éter-

nuer; mais, si, après tous ces traitements, il ne s'éveille pas, même pous-

sât-il quelques soupirs (qui cependant sont des essais de respiration), elle

déclare qu'il ne vivra pas et que c'est fini.

Les enfants mort-nés, zaza mbola ranô, comme les appellent les

Merinâ, lorsqu'ils sont encore informes, ou arifady, sont ensevelis au sud

de la maison; lorsqu'ils ont tous leurs membres bien formés, ils sont

admis dans le tombeau de famille. Chez les Sakalavâ, ils sont les uns et

les autres, d'ordinaire, enterrés au pied de Yhazomanitsâ de famille, du

poteau où se font les prières; si on les ensevelissait ailleurs, rr leurs mères

n'auraient plus jamais d'enfants t. On dit que certaines Belsimisarakâ les

déposent sur la branche d'un arbre situé au bord d'une rivière (1)
.

Beaucoup de Malgaches croient que les femmes accouchent d'enfants

mort-nés lorsque, pendant leur grossesse ou du moins pendant les der-

nières semaines, elles ont eu des relations avec un autre homme que leur

mari.

Un dicton merinâ dit qu'une femme enceinte qui portera sur sa tête

deux cruches posées l'une sur l'autre [hilondra ratio mîfanongoa\ ou qui

mangera des fruits, des légumes jumeaux, c'est-à-dire doubles, accouplés

[hihinana hanina kambanàj, mettra au monde des jumeaux [zaza ham-

bana\ Bien reçus chez certaines peuplades'2
', pourvu qu'ils ne naquis-

sent pas un jour néfaste ou qu'ils ne fussent pas de sexe différent, car,

(') Progrès deVlmerina, 17 avril 1888. tanosy ; Andrianâ (Nobles) des quatre der-

<2 ' Antankaranâ; Betsimisarakâ; Olo- nières classes, Ho\ à (Libres) et Andevô ( Es-

mainty et Andevô (Libres et Esclaves) an- claves) merinâ

'

a)
; Sakalavâ '

b
', etc.

( °) Andrianampoinimerinà a toujours montré de la sympathie pour les femmes fécondes, qui augmentaient

plus que les autres le nombre de ses sujets; il n'est donc pas étonnant qu'il ait rendu une ordonnance portant

qu'il ferait remettre à litre de récompense une somme de 3 piastres et une vaclie laitière aux femmes met-

tant au monde trois jumeaux ou plus [any olona izay manao hamban-telo noho miakatra] (G. Julien, Inst. polit,

et soc. de Madagascar, t. II, p. gi), excepté à celles appartenant aux trois premières clauses de la noblesse.
(b

) Chez quelques-uns, cependant, on les tuait : le R. I'. Piras a vu, en iH53, la reine de Baly, dont la fille

wnait d'accoucher de deux jumeaux, prendre ses deux petits-fils et les enterrer dans la l'orèt.



ETHNOGRAPHIE. 267

rrpour qu'un frère et une sœur cohabitent dans la même chambre pen-

dant neuf mois, il faut qu'ils soient mpamosavy, sorciers, possédés du

démon »
(1)

, les jumeaux étaient au contraire honnis chez d'autres et im-

pitoyablement mis à mort'2
) ou tout au moins rejetés de leur famille (3)

,

parce qu'on croyait qu'ils attenteraient plus tard à la vie de leurs parents,

ou, s'ils étaient les fils de nobles seigneurs, dans la crainte qu'ils ne

missent par leur rivalité le désordre dans le pays.

3° Reconnaissance de l'enfant. — La reconnaissance d'un enfant par

le mari de la femme, par son père réel ou putatif, n'a pas lieu de

la même manière dans tout Madagascar : chez les peuplades de l'Ouest

et du Sud, Sakalavâ (4
', Sihanakâ, Betsileo de l'Ouest, Barâ, Antandroy et

Mahafaly, le chef de la famille paternelle érige, pendant la grossesse de

M Ils étaient au contraire les bienvenus

dans certaines familles betsimisarakâ'"'.

'2 * Il en est de même des animaux: lors-

qu'une vache met bas deux veaux, on les

tue (Antanosy).

Antambahoakâ (b)

;
Roandrianâ (No-

bles) antanosy; Andrianâ (Nobles) merinâ

des trois premières classes '
c
', etc.

') «Le mariage, chez les Sakalavâ du

Boinâ, n'entraîne pas de droit la paternité

du mari; il peut à sa volonté ou reconnaître

ou renier tous les enfants que lui donnent

ses femmes, il peut de même reconnaître

ceux d'une femme mariée à un autre, qu'il

ait ou non entretenu des relations avec

elle, mais seulement si son mari refuse de

reconnaître ses enfants n (V. Noël, Bulletin

de la Société Géogr. de Paris, t. XX, 18 k 3,

p. 297). — Au Ménabé, on peut recon-

naître un enfant, lors même qu'on n'a eu

aucun commerce avec la mère, mais avant

la naissance; après il est trop tard, car l'en-

fant d'une femme non mariée une fois né,

fait définitivement partie de la famille de

'*' Dans ces familles, lorsque les jumeaux étaient de sexe contraire, on ne les tuait pas, on les mariait

au contraire, car trceux que Dieu a unis clans le sein de leur mère ne doivent pas être séparés sur la

terres.

) Chez les Antambahoakâ, dit M. Ferrand [Les Musulmans à Madagascar, 2
e
partie, p. 21), à la nais-

sance de jumeaux, le père et la mère quittent la maison où le mpamosavy , le sorcier, vient les étrangler, puis

ils y rentrent et pleurent leur mort; d'autres fois, on les jette dans un marécage où ils s'eidisent et périssent.

— Cette coutume barbare existait encore lorsque nous avons pris possession de Madagascar, et Radavidrâ, le

dernier gouverneur hovâ de Mananjary, ne s'y opposait pas, mais il faisait ensuite payer une forte somme
aux parents , sous peine d'être poursuivis en justice.

î
c
' Andrianampoimimerinâ a prescrit que tries jumeaux nés de membres de la famille royale et leur mère

fussent à jamais expulsés de Tananarive et des douze collines sacrées, afin que le royaume ne put pas être

revendiqué par deux souverains, car Isij mety ny manao andrian-droa manjalca amin'ny tany, no ombalahy

roa am-pahilra [il ne faut pas plus mettre deux souverains à la tête d'un pays que deux taureaux dans

un même parc]i. Les tompomenakely ou seigneurs feudataires, c'est-à-dire les Zanakandriarnasinavalonâ , ont

adopté la même mesure, et, raconte le Journal officiel de Madagascar du 20 mai 1897, il y a quelques années,

une Zanakandriamasinavalonâ qui possédait le fief d'Andramasinâ , ayant mis au monde deux jumeaux, dut

quitter son fief, étant jugée indigne de continuer à gouverner ses anciens vassaux; elle fut reléguée à 10 kilo-

mètres de là, à Ambohitromby.

34.



268 MADAGASCAR.

sa femme, un hazomanitsâ [litt. : un rr arbre odorant
»]

(,)

,
poteau commé-

moratif teint du sang d'un bœuf ou d'un mouton offert en sacrifice à Dieu et

aux ancêtres pour leur annoncer la naissance prochaine d'un membre de

leur famille f2)
; chez celles de l'Est et du Centre, qui ne reconnaissent leurs

enfants qu'après leur naissance et qui n'érigent pas d hazomanitsâ , les unes,

les Betsimisarakâ, les Bezanozanô et les Antanala, adressent une prière

à Dieu et à leurs ancêtres en sacrifiant un bœuf ou une volaille dont ils

font cuire la viande (3) ou en déposant à leur intention une calebasse de

toaha (de rhum indigène), d'autres, les Antimoronâ, les Ranomenâ, les

celte femme '
a
'.— Chez les Sakalavâ, le ma-

riage ne suffit pas pour donner au mari un

droit absolu sur sa femme et les enfants à

venir, il faut encore qu'avant la naissance

du premier enfant il fasse présent d'un

bœuf à ses beaux-parents, et à chacun des

pioches parents de sa femme, quatre mè-

tres d'étoffe on un grand sac de riz; s'il

manque à remplir cette obligation, il n'est

pas considéré comme le père de l'enfant,

lequel appartient alors à ses grands-pa-

rents maternels.

t'1 On dit aussi hazomanga [litt. : l'arbre

bleu , l'arbre excellent] '
b
>.

f2 ' Chez les Bara, il est d'usage que le

mari et le père de la femme tuent chacun

un bœuf. Les gens pauvres se contentent

d'une offrande d'aliments quelconques pour

avertir Dieu et leurs ancêtres qu'il va leur

naître un enfant.

(3
' Une petite portion seulement de celte

viande était déposée sous un arbre; le reste

était consommé sur place par les assistants

en une sorte de communion propitiatoire.

'*' «J'ai connu, dit Douliot, un créole dont la maître se a mis au monde une fille qu'on a nommée Soniako;

il avait l'intention de la reconnaître si elle avait du sang de blanc dans les veines, mais un nommé Tsilé.

moins rigoriste, la reconnut avant sa naissance, et, comme peu après il épousa une autre femme, c'est à

celle-ci que Soniako donne le nom de mère, tandis que sa mère véritable est mariée à un traitant arabe. Tsilé

a un autre enlant adopté de la même manière, Hamotsé, qui n'est pas non plus son enfant ni celui de sa femme
actuelle : Hamotsé et Soniako sont considérés comme frère et sœur» (Bull. Soc. Géng. Paris, i8o3, p. 35a).

b Uhazomanilsâ est un pieu pointu, haut de 2 mètres environ, dont on a enlevé l'écorce sur les deux

tiers supérieurs, et qu'on plante dans l'est de la maison du chef de famille, du tompohazomanitsd, dont nous

parlerons au livre de la Religion. La victime, bœuf ou mouton, que donne le mari, es? amenée devant ïhazo-

manitsd, la tète tournée vers l'Est; après avoir allacbé ses quatre pattes ensemble, le tompohazomanitsâ lui

arrache le poil du bout de la queue qu'il brûle devant sa tête, puis, se plaçant à l'Ouest, il lui frappe sur le

ventre avec le couteau de lamille affecté aux sacrifices, en adressant une invocation à Dieu, et à ses ancêtres :

tt Voici un bœuf que le mari vous olfre, mon Dieu, pour que sa femme enceinte ait des couches heureuses et

que son enlant ne soit pas difforme. Je m'adresse aussi à vous, 6 nos ancêtres, pour vous prévenir que cet enfant

qui va naître est bien notre enfant et qu'il a droit à être enseveli dans le cimetière de notre famille; bénissez-le

et faites qu'il ait une longue vie, une vie heureuse! t La prière finie, on sacrifie la victime et l'on teint avec

son sang la partie de l'hazomanilsâ dépourvue d'écorce, à l'exception de l'extrême pointe à laquelle on met un
morceau de la peau du fanon; puis on la découpe en morceaux : après avoir déposé la tête au pied de fhazo-

manittà et brûle du suif, du jaborâ, dans de petits vases de terre, on fait cuire dans une grande marmite
du foie, des morceaux de loupe, d'épaule, d'omoplate et de filet dont on offre les prémices à Dieu et aux

ancêtres en répétant l'invocation précédente et que se partagent ensuite les assistants. Le lompohazomanilsâ a

droit au vody henâ, au quartier d'arrière avec la queue, mais, s'il est absent et trop éloigné pour qu'on le lui

lasse parvenir, quoique remplacé par un autre membre de la famille, on lui envoie tout de même un présent,

deux brasses de toile par exemple.



ETHNOGRAPHIE. 260

Antifasinà (l)

, les Antanosy, les Betsileo de l'Est, considèrent que la céré-

monie du vody ondrïj qui scelle le mariage suffit pour légitimer les

enfants; enfin les Merinâ faisaient jusqu'en 1881 , à la naissance de cha-

cun de leurs enfants, le hasin'Andrianâ, c'est-à-dire donnaient au Sou-

verain ou à son représentant une pièce d'argent, sorte d'enregistrement

qu'a remplacé depuis 1881 et surtout depuis 1895 l'inscription des nais-

sances sur les registres de l'état civil (2)
.

Les reines et les princesses malgaches, lorsqu'elles n'avaient pas pour

époux quelque roi ou prince, étaient, comme nous l'avons dit, libres de

donner cours à toutes leurs fantaisies; lorsqu'elles devenaient enceintes,

ce n'était point l'homme auquel elles avaient accordé plus ou moins long-

temps leurs faveurs qui était réputé le père, c'était le roi, le chef de leur

famille, qui faisait la cérémonie de la reconnaissance : Yhazomdnitsâ , dans

ce cas, était- plus élevé que celui des particuliers et, quand on l'éngeait,

Vantsivâ ou conque royale sonnait et l'on tirait des salves de coups de fusil.

Quant aux esclaves, jusqu'à leur libération, ils n'avaient pas à recon-

naître leurs enfants qui appartenaient de droit au maître de la mère.

6° Infanticides. — Aussitôt que l'enfant était né, on interrogeait la

sage-femme pour savoir s'il était bien né, né conformément aux. usages,

pas sur le ventre [isy manohokâ], pas sur le côté [isy mandriranâ], ni

avec des dents, ni les bras croisés, etc.; puis le père se hâtait de consulter

le mpanandrô, l'astrologue, le mpanazary, le devin, ou le mpisikîdy, le

diseur de bonne aventure, afin de savoir quel était son vintanâ, sa des-

tinée, et on décidait si l'on devait le laisser vivre ou le mettre à mort. Car,

malgré le grand amour qu'ont toujours eu les Malgaches pour les enfants

*') Lorsqu'un mari et une femme vivent

séparés, si la femme devient enceinte et que

le mari veuille reconnaître cet enfant tout

putatif qu'il est, il n'a qu'à apporter dans

la case où vit sa femme les fagols de bois

nécessaires pour entretenir le feu pendant

ses couches.
' 2

> Quelquefois le Souverain imposait de

sa propre autorité, à un mari ou plutôt à un

ex-mari la reconnaissance d'enfants que sa

femme ou plutôt son ex-femme avait eus

depuis leur se'paration; ainsi, Rasoherinâ a

décrété un beau jour que tous les enfants de

Rasoaray [sœur du tout-puissant premier

ministre Rainilaiarivony], une douzaine en-

viron, seraient les enfants de Rainimaha-

ravô
,
qui cependant l'avait quittée peu après

l'avoir épousée pour prendre sa sœur.



270 MADAGASCAR.

et leur très vif désir d'avoir une famille nombreuse, les infanticides rituels

étaient très fréquents à Madagascar par suite des idées superstitieuses

qui y avaient cours (l)
. rrDe toutes les superstitions que pratiquent les

nations les plus barbares du monde, dit Flacourt (2)
, celle par laquelle la

nation malgache rejette, délaisse et abandonne cruellement ses enfants

est la plus impie et abominable : elle se pratique de beaucoup de façons,

tellement que je ne' m'étonne pas si cette île, la plus grande et la plus

fertile du monde, n'est pas plus peuplée, d'autant que, dès le ventre de

la mère ou dès la naissance, ces pauvres innocentes créatures sont con-

damnées à perdre le jour avant de l'avoir vu et sont sujettes aux folles

fantaisies et superstitions des Ombiasses ou Ompisikiles qui conseillent aux

pères d'abandonner leurs enfants loin du village, dans les broussailles, à

l'injure du temps, du froid, et à la voracité des chiens, des cochons ou

autres bêtes, de sorte qu'ils sont quelquefois une journée à se plaindre et

à crier et meurent de froid ou de faim ou sont cruellement dévorés. »

Les Malgaches, en effet, mettaient à mort les enfants dont la nais-

sance avait causé la mort de leur mère (3)
, ceux qui étaient lozâ, c'est-à-dire

qui n'étaient pas conformés comme les enfants ordinaires, et ceux qui

naissaient un jour néfaste, sous une mauvaise étoile, toutes les qualités

inorales et autres dépendant de l'astre sous l'influence duquel on liait;

les uns et les autres ne pouvaient, d'après leurs croyances, que porter

malheur à leur famille.

La mère mourait-elle en accouchant ou des suites de ses couches, le

nouveau-né, auteur de cette mort, pour expier son crime, était enterré

vivant avec celle qui lui avait donné le jour, «souriant, dit le R. P. Piras,

(1
> Voir à YAppendice, n° 5i. — H en

était de même autrefois dans beaucoup

d'autres pays, même civilisés. wEn Grèce et

à Rome, l'exposition des nouveau-nés était

fréquente, elle avait lieu pour vices con-

génitaux ou pour des raisons religieuses;

l'enfant exposé n'était pas toujours voué

à la mort, car des personnes charitables

le recueillaient parfois. L'exercice de ce

droit a été tôt réglementé et finalement

prohibé, mais la prohibition n'est pas par-

venue à supprimer complètement une ha-

bitude aussi invétérées (George Cornil,

Nouveau Recueil de l'histoire du droit français

et étranger, 1897). Le droit pour les pa-

rents de tuer les nouveau-nés existait dans

beaucoup d'îles de l'Océanie (à Taïti, etc.),

en Afrique, etc.

'2) Histoire de Madagascar, 1661, p. 91.

(3) Voir à 1 'Appendice, n° 52.



ETHNOGRAPHIE. 271

qui a assisté à ce triste spectacle à Baly en i853 (1)
, à l'homme qui le

dépose dans le cercueil aux côtés de sa mère et approchant avidement ses

lèvres des mamelles, hélas! taries pour toujours, puis pleurant, pas long-

temps, car on jette de suite de la terre sur la mère et l'enfant». On met-

tait aussi à mort l'enfant, rr pour le punir de sa méchanceté qui avec l'âge

n'eût pu que croître 75 , lorsque sa mère avait eu une grossesse pénible ou

tombait gravement malade pendant qu'elle le nourrissait.

Etaient lozâ, considérés comme devant faire le malheur de leur famille,

les enfants mal venus, qui avaient quelque vice congénital ou qui pré-

sentaient quelque caractère extraordinaire, qui, en un mot, n'étaient pas

comme les autres; le plus souvent ils étaient mis à mort, soit étranglés,

soit enterrés vivants, tels, par exemple, ceux qui avaient quelque diffor-

mité, qui étaient contrefaits'
2

' ou hydrocéphales (3)

,
qui naissaient aveu-

gles (4) ou avec des dents (5) ou les bras croisés, ou bien dont les premières

dents poussaient à la mâchoire supérieure, ceux qui éternuaient en

naissant (6)
, etc.

Presque tous les Malgaches (7) admettent que, pour mettre au monde

un enfant, il y a de bons et de mauvais jours, andro tsara vinlanâ et anclro

ralsy ou mahertj vinlanâ. Dans certaines peuplades (s)

, chaque famille a

ses jours mauvais, qui lui sont particuliers, jours anniversaires d'événe-

ments malheureux survenus à quelque ancêtre vénéré ou à un de leurs

chefs; chez d'autres (9)
, c'est le ionon andro, le san-andrô, le destin du

jour et de l'heure auxquels a lieu la naissance, le bien ou le mal qu'ils

apportent avec eux, qu'il s'agit de reconnaître, de démêler, et, pour

(1) R. P. de La Vaissière, Hist. de Mada-

gascar, t. I, p. 220.
(2-6) Voir àl'Appendice, nos 53-57.

' Les Rezanozanô, les Vorimô, les

Belsimasarakâ au sud du Mangorô, les Ra-

nomenâ, les Betsileo, les Antisakâ, ainsi

que les rois Sakalavâ (Andrivolâ et Maro-

seiananâ), n'ont pas cependant, dit-on, de

jours considére's comme ne'fastes pour la

naissance de leurs enfants, ou tout au moins

ils se contentent de les exorciser, le cas

échéant, et ne les mettent pas à mort.

'8 ' Antaukaranâ '"', Betsimisarakâ(b
'

timoronâ et Antanosy (c)
, Antandroy

'i

hafaly (e)
, Sakalavâ (r)

, Vazimbâ.
(9) Betsimisarakâ (6 >, Antimoronâ et

tanosy (ll)

, Antanalâ''', Tsimihety ^\

nakâ, Merinà (k ~'>, Barâ.

An-

Ma-

An-

Siha-

M Voir à VAppendice, a" 58-69.



272 MADAGASCAR.

cetle recherche, ils ont recours au mpanandrô, à l'astrologue, à celui qui,

sachant distinguer les jours fastes et les jours néfastes, peut tirer l'horo-

scope du nouveau-né, dire s'il est né sous une bonne ou une mauvaise

étoile, ou au mpisikidy, au devin qui dit la bonne aventure et découvre

le passé, le présent et l'avenir au moyen du sikidij ou combinaison de

figures faites censément au hasard avec du sable ou des graines, mais

en réalité, croit-on, sous l'influence des astres.

Au point de vue astrologique, les Malgaches, à l'instar des Arabes et

d'autres, considèrent chaque trimestre de l'année lunaire (1) comme doué

de qualités spéciales, ayant chacun son vintanâ, son destin particulier :

chaque trimestre comprend un renivintanâ ou grand destin, qui est son

premier mois, et deux zana-bintanâ ou petits destins, qui sont les deux

mois suivants; l'année compte donc quatre grands destins et huit petits,

qui ne sont autres que les douze constellations du Zodiaque. De même,

les mois comptent chacun douze destins portant les mêmes noms'2
' et

ayant les mêmes qualités que ceux de l'année, seulement chacun des reni-

vintanâ comprend trois jours, nommés respectivement chez les Merinâ

vavâ [bouche], vontô [milieu] et vodij [arrière]'
3
', et chacun des zana-

bintanâ, deux, nommés vavâ et vodij^ : on représente ces douze destins

'•> L'année malgache lunaire comprend

354 jours, 12 mois de 28 jours et 18 jours

intercalaires, soit 1 jour entre chaque mois

comme son vinlanâ, plus 1 jour à chacun

des quatre trimestres, à chacun des quatre

renivintanâ , et 2 à la fin de l'année (qui a

par conséquent 1 1 jours un quart ds moins

que l'année solaire et qui est à très peu

près l'année lunaire, étant égale à très peu

près à 12 révolutions synodiques de la lune

[354 j. 8 h. 48 m. 35 s.])

I
2

) Les destins des mois et ceux des jours

ayant les mêmes noms, on les dislingue

en faisant suivre ces noms, pour les pre-

miers, de no mitondra volanâ , et, pour les

seconds, de no mitonona andrô. Voir Fomha

fanandroana atno m/ mpanandrô tamy m/ andro

tamj aloha (la (R. P. Callet, Tantara ny An-

driana eto Madagascar, 1. 1,1908, p. 20-38).

f
3

' Chez d'autres peuplades, on dit Johâ

[têtej, vontô [milieu] etfarâ [dernier].

'4 ' Les astrologues anlimorona et anta-

nosy donnent à chacun des 28 jours du

mois lunaire un nom particulier, celui des

28 mansions lunaires des Arabes, comme

l'indique Flacourt (Hisl. de Madag., 1C61,

p. 174). Voir au louie suivant le paragraphe

de l'Astrologie. — Les noms des 4 renivin-

tanâ servent encore à désigner les diverses

parties du jour (Alahamady, du lever du

soleil à midi; Asorotany, de midi à 6 heures

du soir; Adimizanâ, de G heures du soir à

minuit; Adijady, de minuit à 6 heures du

matin); ces quarts de jours se subdivisent

chacun en 3 parties de 2 heures, dénom-

mées respectivement comme les jours du



ETHNOGRAPHIE. 273

au moyen d'un rectangle (1) ou, chez certaines peuplades (2)
, d'un carré

orienté Nord-Sud, dont les angles, assimilés aux renivintanâ , sont par

conséquent orientés respectivement Nord-Est, Sud -Est, Sud -Ouest et

V Ko
•o o -

•i. »,

— S ° (3)

Wlakaoby
i If Sagittaire i

9?r^oi S

A I a kara bo
l Le Scorpion I

6? mois

o
Vs'V

Sï.g

? <C7
Ifl 15

ta 0)

3 - Ql

Ad izaozd
es Gê meaux '

3? mois

Nord-Ouest, les zana-binlanâ étant placés deux par deux sur les quatre

faces, Est, Sud, Ouest et Nord; les maisons sont en général construites

sur ce plan qui correspond à peu près par les angles et les murs aux dif-

férentes positions du soleil pendant le cours de l'année.

mois vavâ, vontô et vochj. Ces heures, comme

l'observe le R. P. Abinal (Vingt ans à Ma-

dagascar, p. 275-278), ont chacune leur

inlluence particulière sur la destinée, sur

l'avenir des enfants, suivant l'heure de leur

naissance : qui naîtra à minuit, disent les

Malgaches, sera sorcier; au chant du coq,

sera actif et vigilant; à l'aurore, lorsque

hommes et animaux vont au travail, sera

prodigue; le matin, lorsque le soleil s'élève

au-dessus de l'horizon, s'élèvera comme lui

et aura une belle carrière; à midi, lorsque

le soleil illumine et féconde le pays, sera

riche; dans l'après-midi, perdra sa fortune;

au coucher du soleil, quand chacun rentre

chez soi et ramène le bétail au parc, sera

ETHNOGRAPHIE.

un riche propriétaire; au commencement

de la nuit, à l'heure du souper, sera fort

et aura une excellente santé, et, à l'heure

du coucher, sera paresseux. Mais
,
pour for-

muler un horoscope, il ne suffit pas de con-

naître l'heure de la naissance, il y a à tenir

compte d'une foule d'autres données qui ag-

gravent, modifient en partie ou annihilent

son influence, car les destins du mois et de

l'heure, ainsi que divers phénomènes astrono-

miques et météorologiques (comètes, étoiles

filantes, etc., foudre, pluie, etc.), doivent

être pris concurremment en considération.

(') Merinâ, Sihanakâ, Retsileo, etc.

t
2

' Antanosy, Rarâ, Mahafaly, etc.

• <
3

' Alahamady, destin bon pour les sou-

35

nniwMi.iur, NâTioxiLF..



274 MADAGASCAR.

Les vintanâ ou destins qui sont opposés [manihô], c'est-à-dire ceux

qui sont aux deux extrémités de la même diagonale, se combattent, se

blessent, comme disent les Malgaches [mifandralrâ^.

Or, à Madagascar, on admet (suivant une conception qui a prévalu

longtemps dans beaucoup de pays (1) et que Ton constate encore clans quel-

ques-uns) que les astres ont une action tant physiologique que psycholo-

gique sur les destinées des individus, que les êtres nés sous leur influence,

tantôt bienfaisante, tantôt néfaste et fatale, ressentent les effets de leurs

qualités spéciales, et qu'au moment où ils prennent vie, leur destinée

est écrite au ciel et dès lors fixée à jamais. On conçoit par conséquent

qu'il est important de démêler les circonstances astronomiques qui entou-

rent la naissance d'un enfant, de tirer son horoscope, et, si cet horoscope

lui présage une destinée malheureuse, de prendre les mesures nécessaires

pour en annihiler ou en combattre les effets.

Etaient réputés très mauvais pour venir au monde les vintanâ (des-

tins) suivants :

«. D'Alakaosy, surtout du premier des trois jours soumis chaque mois

à son influence, du vavAlakaosy, comme l'indique l'apophtegme Vav'Ala-

Laosy, ha ralta Isy manoto olona, manoto lena [Si celui qui naît le premier

verains, les princes et les nobles, trop

lourd pour les simples particuliers; Adaorô,

destin bon , sauf au point de vue de la foudre

et des incendies; Adizaozâ, bon destin,

excepté, si l'on est pauvre, pour construire

ou se marier; Asorotany, destin fort et dur,

propice aux constructions; Alahasaty, des-

tin de sorcier; Asombolâ, destin propice à

qui cherche la fortune (vola, de l'argent);

Adimizanâ, destin qui donne une longue

vie, pourvu qu'on porte toujours sur soi une

mizanâ ou petite balance; Âlakarabô, destin

excellent; Alakaosy, destin fort et indomp-

table, bon pour les princes, très mauvais

pour le vulgaire; Adijady, destin raide, pro-

pice au mariage; Adalô, destin de pleurs et

de deuil, mauvais pour entreprendre quoi

que ce soit, et Ahhotsy [le Ramadan des Mu-

sulmans], destin d'inconstance, léger, pro-

pice à la construction des maisons [mois

pondant lequel les maladies sont plus fré-

quentes et les blessures plus dangereuses]

(R. P. Adinal, Lettres de Vais, avril 1879,

p. 46-^17, et Vingt ans à Madagascar, 1 885

,

p. 971-272).

Le roi Ralambô, le fondateur de la mo-

narchie merina, étant né le i
or du mois

d'Alahamady (ou Schoual des Arabes), ce

mois, qui, dans le calendrier arabe, est

le dixième, a été considéré en Imerinâ

comme le premier (au lieu d'Asorotany qui

correspond au Moharem des Musulmans).

(1
) N'y avait-il pas encore un astrologue

officiel à la cour de Louis XIV?



ETHNOGRAPHIE. 275

des trois jours du destin d'Alakaosy n'est pas le fléau de sa famille, il

devient son propre bourreau] (1)
;

b. D'Alahasaty, le plus redouté de tous, parce que l'enfant né le pre-

mier des deux jours qui sont chaque mois sous son influence, surtout

aux environs de minuit, était fatalement un sorcier [Alahasaty angaha no

vintana, ha mamosavy'], mais, dit le R. P. Callet, on le laissait vivre, parce

que, si on le mettait à mort, c'était peine perdue, car l'enfant qui venait

après lui héritait de sa destinée, tria destinée de sorcier devant suivre

son cours sans interruptions; une fois grand, il quittait ses parents et

allait où elle le menait'2
';

c. D'Asombolâ, pour les princes et princesses merinâ qui, nés sous

ce destin \amiriny andro halsinanariny volana Asombola\, étaient exclus

de la famille royale (parce que c'est sous ce destin qu'Ambohimangâ fut

emporté d'assaut par les ennemis le jour où une princesse y mettait au

monde un enfant) (3)
;

d. D'Alahamady, pour les Merinâ, parce que c'est une destinée forte

et puissante, une destinée de souverain, de roi [andro n'Andriana Alaha-

mady~\i et qu'il est dangereux de l'avoir quand on ne doit pas régner, rr le

vav'Alahamady, le premier jour du mois d'Alahamady, étant le jour de

naissance et par conséquent le vintana du roi Ralambô, le fondateur de la

monarchie merinâ, et aussi du grand roi Andrianampoinimerinâ».

Lorsque l'horoscope révélait un destin inexorable, excepté dans le cas

du destin d'Alahasaty, on mettait le nouveau-né à mort sans rémission,

car fatalement il ne pouvait être que mauvais fils, mauvais esclave, sor-

cier, assassin, etc., mais il y avait des destins moins inéluctables que l'on

pouvait fléchir, apaiser par des prières, par des exorcismes, par des sacri-

fices ou des offrandes, et dont nous parlerons tout à l'heure.

L'enfant né sous un destin fatal
(4

' était mis à mort soit en le jetant

'*' \ oir Malagasy Customs par le Rév.W. fant dont le destin est grand et paissant,

E. CoosiiNs, Tananarive, 1876, p. 33. mais qui doit nuire à ses parents, à ses chefs,

(2) Bull.de l'Acacl. malgache, 1 o,o3, p. 1 1 5. à ses maîtres. Pour les princes et princesses

f3 ' G. Julien, Inslit. soc. et polit, de Mada- merinâ nés mahery vintana, on ne les met-

gascar, t. Il, p. 80. tait pas à mort, mais ils étaient exclus de la

I 4 ' Mahery vintana, Isa manoto lompo, en- famille royale et perdaient leurs titres.

35.



276 MADAGASCAR.

dans la brousse où il devenait la proie des fauves, des chiens errants et

des insectes (n
, soit en le déposant dans un nid de termites ou fourmis

blanches'2
', soit en l'enterrant vivant'3

' et, chez quelques peuplades 14
', en

enfonçant ensuite à plusieurs reprises un bâton pointu dans la petite

fosse une fois comblée, soit en le plongeant, la face en bas, dans un sahafâ

[van ou grand plateau creux en bois] plein d'eau (5)
, soit en l'exposant

sur un farafarâ [petit tréteau]'
6

' ou sur la plage au moment de la basse

marée, ou bien au bord d'un fleuve'7
'.

Il y avait cependant des parents qui, dans le cas de vintana mahery,

avant de mettre leur enfant à mort, le soumettaient à l'épreuve des

bœufs [hitsahirinij ombij] : ils le déposaient par terre à la porte de leur

village ou d'un parc à bœufs, et ils faisaient passer sur lui un troupeau

de bœufs, après avoir prononcé l'invocation suivante : «Si tu dois porter

dommage à tes parents, meurs ! sinon , vis et sois le bienvenu parmi nous b
;

s'il n'avait été touché par le pied d'aucun des animaux, on considérait

son destin primitif comme annihilé, et on le gardait, on l'élevait, en lui

donnant le nom de Ratsimandresy [celui qui ne combat pas (ses pa-

rents)], mais, s'il avait été atteint même par un seul d'entre eux, on le tuait

(1) Les Antankaranâ, avant d'abandon-

ner l'enfant en plein bois, Taisaient tomber

sur sa poitrine quelques gouttes du suc lai-

teux d'une euphorbe ou autre plante simi-

laire (HiLDEiiiUNDT, Zeitschr. d. Gesclls. fur

Erdkunde, 1880, p. a66).

'
2

' Notamment les Anlanalâ, les Bar;i

(qui appellent nebô les enfants nouveau-

nés qu'ils mettent à mort), les Sakalava à

l'ouest de la chaîne du Bongolavâ (d'Anka-

vandrâ, etc.).

'b) Chez les Merinâ, on enterrait les en-

fants nés sous un mauvais destin au sud de

la maison de leurs parents, qui est la par-

tie réservée à ce qui est de mauvais augure,

et le père et la mère frottaient un peu de

terre rouge sur leur lamba, qu'ils secouaient

ensuite pour se débarrasser de la souillure

contractée au contact de l'enfant maudit

(cf. Ellis, History of Madagascar, 18H8,

1. 1, p. 1 58). — Quand les Antanosy enter-

raient un nouveau-né dont le destin était

réputé très mauvais, ils coupaient le cou d'un

rat au-dessus du ventre de la mère sur

lequel ils laissaient tomber le sang pour la

purifier.

I 4 ' Certains clans sakalava (Voroneokâ,

Ambolava, Vazimbâ), avant de mettre le

nouveau-ué dans la fosse, le cousent dans

unftsia [panier ou cabas] ou l'enveloppent

dans un lamba.

< 5 ' Antimoronâ, Merinâ, etc. — Alainy

ny sahafa,kafenoina rano, dia ahohoka eo ny

zaza, dia idiran'ny rano ny vavany, dia maty

velivety foana ny zaza.

(6) Betsimisarakâ, etc.

C) Sakalava du xNord-Ouest, Betsimisa-

rakâ, etc.



ETHNOGRAPHIE. 277

sans rémission (1)
. Quand un enfant sortait victorieux de cette épreuve re-

doutable, ses parents, pour être plus surs qu'il ne pourrait leur nuire, lui

coupaient une phalange d'un doigt, car le destin que Dieu avait daigné

changer, dont il avait enlevé la nuisance , n'en restait pas moins très fort

et, bien qu'épuré, pouvait être encore dangereux pour toute la famille :

en mutilant un doigt, on ouvrait au trop-plein de cette force une issue, et

il n'y avait plus rien à craindre; on donnait en outre à l'enfant un nom

expressif en vertu duquel, si sa destinée venait un jour à être en opposi-

tion avec celles de son père ou de sa mère, elle ne pourrait les dominer.

Rainilaiarivony, le puissant premier ministre de Madagascar, qui était né

sous le destin néfaste entre tous d'Alakaosy, avait subi victorieusement

l'épreuve des bœufs, et en outre on lui avait coupé les bouts de l'index

et du doigt médian de la main gauche, comme l'a constaté l'un de nous et

comme l'ont vu tous ceux qui l'ont approché; son cas était bien fait pour

affermir dans l'esprit des Malgaches la croyance que rr le destin d'Alakaosy

est fort et indomptable entre tous ».

Quand un enfant naissait sous un vintanâ ou destin opposé à celui de

ses parents ou de son maitre, mifandratrâ comme ils disent [destins qui

se blessent, qui se combattent] (2)
, on le mettait souvent à mort, surtout

lorsque c'était l'enfant d'une esclave (3)
.

Lorsque le vintanâ sous lequel naît un enfant n'est pas réputé inexo-

rable, on le conjure, on écarte son influence funeste [manala vintanâ]

au moyen d'exorcismes et de cérémonies réglées par les ombiasy, par

les devins, exorcismes et cérémonies variables non seulement suivant

les peuplades, mais souvent aussi selon la fantaisie de Yombiasy. Ainsi,

par exemple , les Antanosy tantôt creusent une petite fosse où ils dépo-

li Voir à YAppendice, n° G9. l'enfant d'une de ses esclaves, d'une tan-

(2) Voir la figure p. 273. — Sont op- donakâ comme d'une olomainty, était étouffé

pose's, sont ennemis, mifaniho vintanâ, les non seulement, par exemple, s'il naissait

destins suivants : Alahamady et Adimizanâ ; sous le vintanâ d'Adimizanâ , celui sous lequel

Adaorô et Alakarabô; Adizaozâ et Alakaosy ; était né YAndriamanjakâ , le Souverain, étant

Asorotany et Adijady; Alahasaty et AdalÔ; Alahamady, mais aussi s'il naissait sous le

Asombolâ et Alohotsy. même destin, c'est-à-dire sous celui d'Alaha-

(3) En ce qui concerne le Souverain, mady.



278 MADAGASCAR.

sent le nouveau-né qu'ils recouvrent d'une couche de charbon de bois et

sur lequel ils laissent couler le sang d'un bœuf qu'ils sacrifient à cette

occasion, puis ils le lavent; tantôt ils l'enferment pendant une demi-

journée dans une cage à poules. Dans certains clans du Sud-Est, on

immole un bœuf avec le sang duquel on frotte le front et le derrière des

oreilles de l'enfant; puis sa mère, le prenant dans ses bras, passe avec lui

au travers d'une sorte de cerceau formé avec une lanière de la peau de la

victime. Chez les Barâ (1)
, on creuse dans la berge d'une rivière une petite

galerie par laquelle on fait passer l'enfant qui, arrivé au bout, est reçu par

son père au moment où il va tomber dans l'eau , et une partie du bœuf qu'on

sacrifie pendant cette cérémonie est enterrée dans la susdite galerie. Les

Antanalâ plongent l'enfant dans une eau où ont infusé diverses plantes, en

prononçant une invocation, et on enterre l'eau avec les divers ingrédients

qui ont été employés pour cet exorcisme (2)
. Les Merinâ écartent les mauvais

vintanû, les mauvais destins, au moyen d'objets divers, de faditrâ qu'ils

exècrent et rejettent, et qui sont censés les emporter loin de l'enfant'
3
',

ou, quand celui-ci naît sous le destin d'Adaorô et qu'il apporte avec lui

un sort d'incendiaire, ses parents construisent une petite case en mottes

de terre, couverte en chaume, dans laquelle la mère s'asseoit avec son

enfant, puis, mettant le feu au chaume, ils font sauver rapidement l'en-

fant et sa mère et laissent brûler la maisonnette, ce qui assure le père, la

mère et l'enfant contre tout incendie à venir'
4
'. Pour rendre inoffensifs

les enfants nés sous le destin d'Asorotanv (5)
, il suffît de leur donner quel-

qu'un des noms suivants : Tsimanosikâ [Celui qui ne met pas dehors (ses

parents)], Tsimanihô [Celui qui n'a pas un destin contraire (à celui de

ses parents)], Malemisahâ [Champ doux?] ou Zanakolonâ [Celui qui est

fils de quelqu'un]: on n'a pour eux ni considération, ni estime, lors même

qu'ils occupent une certaine situation; leur nom suffit pour faire con-

naître à tous la tare indélébile dont leur naissance les a marqués pour

f
1

' Rév. J. Nielsen-Lund, Norsh'Missions- ' 3 ' Voir à YAppendice, n" 68.

tihende, 1887. I 1 ) R. P. Abinal, Vingt ans à Madagascar,

(2) Voir à YAppendice, n" 6 6, la description i885, p. 279.

détaillée de cet exorcisme. (
5

* Asorotany, «destin fort et dur».



ETHNOGRAPHIE. 279

toujours
(l

', etc. Un gros volume ne suffirait pas pour raconter toutes les

cérémonies étranges que prescrivent, au hasard de leur imagination et de

leur fantaisie, les ombiasy.

7° Soins à la mère. — Après s'être occupée de l'enfant, pendant qu'on

consulte l'astrologue ou le diseur de bonne aventure, la sage-femme pense

à la mère et s'assure d'abord que le placenta et les membranes sont bien

sortis , car les lambeaux ou morceaux qui resteraient « monteraient vers

le cœur et elle deviendrait folle ou aveugle, ou bien elle mourrait », et,

s'ils ne sont pas tous sortis, elle lui fait prendre une décoction de racines

fraîches de gingembre et d'indigotier, ce dernier, pour être efficace, ne

devant avoir qu'une seule racine et avoir été arraché par le mari d'un

seul coup (

'

2
', puis elle a recours à diverses manœuvres plus ou moins ration-

nelles, massant le ventre, irritant la gorge pour la faire vomir, etc.

Quand enfin la mère est délivrée, on la lave, suivant les traditions de

la famille, soit à l'eau chaude dans laquelle on fait souvent bouillir les

feuilles de certaines plantes, soit à l'eau froide (3)
, et celles qui accouchent

dans la brousse, comme les Malgaches du Sud, se réinstallent chez elles

dans une alcôve ou petite chambre entourée de nattes. Ou les couche sur

un lit ou plutôt sur un matelas très court où elles doivent se tenir les

cuisses repliées sur le ventre et les talons appuyés sur l'orifice vaginal

,

pendant huit jours chez les Merinâ et plus longtemps chez certaines peu-

plades'
4
'; ce n'est qu'après ce laps de temps qu'elles reprennent leur lit

ordinaire.

Pendant cette relégation, lorsqu'elles sont obligées de sortir, elles s'en-

veloppent dans une grande étoffe , se couvrant souvent la tête entièrement

(,) Dr Ranaivô, Pratiques et croyances

des Malgaches relatives aux accouchements,

Thèse de médecine , Paris, juill. 1902.

<
2

' 11 y a encore d'autres formules, par

exemple : faire macérer dans de l'eau fraîche

des feuilles mortes de tsilo hery [Solanum

erythracanthum) , ramassées sur le sol, trem-

per dans ce liquide la manche d'une che-

mise et une clef, et le faire boire à la

patiente, ou encore ramasser par terre des

feuilles mortes de ricin et du figuier voarâ

(Ficus tiichophlebia) , les faire bouillir et

donner la décoction à la malade, etc.

(3) V i r à YAppendice , n° 70.
(4) Voir à YAppendice, n° 71. — Pour

faciliter, disent -ils, l'écoulement sanguin,

car, tfsi le sang séjournait dans la matrice,

il s'y formerait des caillots qui produiraient

des tranchées utérines». Voir à l'Appendice,

n° 72 , la note du D r Ranaivô.



280 MADAGASCAR.

et portant à la main quelque objet, couteau et chiffon allumé (1)
, comme

les Betsimisarakà, les Ranomenâ, les Antanalâ, etc., ou un tison embrasé,

comme les Antambahoakâ, etc. , ou bien une branche de certaines plantes,

de sanatrij (Cassia lœngala) par exemple, comme les Sakalavâ, etc.,

afin d'écarter les mauvais esprits, les revenants qui rôdent autour d'elles

tant qu'elles n'ont pas pris le bain lustral pour se purifier ; et les per-

sonnes qui veulent leur rendre visite doivent d'abord, disent les Merinâ,

miseran-afô, passer rapidement sur le feu pour chasser les mauvais esprits

qui, sans cette précaution, entreraient avec elles (2)
.

Que les femmes accouchent dans une maison ou dans la brousse, on

entretient nuit et jour auprès d'elles, quelle que soit la saison, un grand

feu'
31

, non pas de peur que la mère et l'enfant ne souffrent du froid, mais

pour éviter le pia [les coliques après l'accouchement] (4) et surtout pour

écarter les Zavatrâ, les Angatrâ, les Lolô, c'est-à-dire les méchants esprits

ou revenants qui sont censés rôder constamment autour d'eux pendant

cette période dangereuse (5)
: la mère et l'enfant sont littéralement cuits et

enfumés pendant huit jours, ne pouvant pendant ce temps sortir de cette

(1) En Annam, on met un morceau de

charbon de bois allumé devant la porte

de la maison où il y a un nouveau-né

(D r Hagen, Annales d'hyg. et de médec. colon.,

1906, p. 616).
(2

' On sait que le feu est, comme l'eau,

un des principaux facteurs magiques.

(
3

) ttLa femme d'un chef des Ma la fanes

[ duMatitananâ] venant à accoucher lorsque

j'y étais, — relaie Gauche,— une autre lui

servit de bonne femme [de sage-femme],

laquelle seule entra dans la maison, ferma

toutes les portes, fit une tendue [tenture]

de nattes autour du foyer, pioche lequel était

le lit de la gisante, qui ne consistait qu'en

deux nattes, entre lesquelles et quelques

draps de colon elle se couchait a (Caiche,

Relat. Voy. à Madagascar, iG38, p. 33). —
Chez les Annamites comme chez les Mal-

gaches, tries femmes près d'accoucher se

retirent dans une maison préparée à cet effet,

et sous leur lit on entretient un feu continu»

(D r
A. Hagen, Ann. d'hyg. et de médec. colon.

,

iqo4, p. 615-617). Voir p. 25g, notule a.

f4î Les Betsileo emploient comme oli-pia,

comme remède à ces coliques, du vulgaire

kaolin qu'ils nomment siravazô.

(5) Les Hindous également regardent les

femmes enceintes comme exposées à des dan-

gers exceptionnels (voir p. 25o, note 1). Des

craintes superstitieuses analogues hantent,

du reste, les cerveaux de la plupart des êtres

humains; encore aujourd'hui en Allemagne,

par exemple, n'emploie-t-on pas, curieuse-

ment combinés avec l'esprit cbrétien, d'in-

nombrables rites magiques crpour protéger

les nouveau-nés contre les mauvais esprits

dont ils pourraient subir l'influence né-

faste» (Elard Hugo Meyer, Deutsche Volks-

kunde [Mœurs populaires de l'Allemagne].



ETHNOGRAPHIE. 281

étuve (1)
. Le bois est d'ordinaire fourni par les parents et les amis : chez

les Sakalavâ, les visiteurs apportent chacun leur fagot, et les Merinâ don-

nent ou envoient une petite pièce d'argent pour acheter du kitaij hazô,

autrement dit, le bois de chauffage (2)
.

Lorsqu'une femme tombe malade à la suite de ses couches, elle appelle

le mpîsikidy ou diseur de bonne aventure
,
qui lui ordonne tantôt quelque

tisane de feuilles, tantôt des bains ou plutôt des lavages avec des décoc-

tions de certaines plantes, y ajoutant des prescriptions plus ou moins

bizarres, telles que de marquer de traits à la craie les vases où l'on fait

bouillir l'eau des tisanes ou des bains, de ne manger que des viandes

préalablement séchées au feu, de s'abstenir de poisson frais, de ne pas

regarder le soleil se lever ou se coucher, de ne pas fixer ses regards sur

un objet que quelqu'un porte sur ses épaules, etc.

8° Réjouissances à la. naissance d'un enfant. — A la naissance d'un

enfant, les parents et les amis apportent au père leurs félicitations, plus

chaleureuses d'ordinaire pour un garçon que pour une fille, et ils y

joignent de petits cadeaux tels que vêtements, aliments, argent, etc. :

ce Salut à vous à qui Dieu vient de donner un enfant! dit-on chez les

Merinâ [Arahaba, nomeriAndriamanitra raj farafj. Vous êtes bénis de

Dieu! aussi nous vous apportons un peu d'argent pour acheter des cre-

vettes (3) pour la mère. 77— ccQue Dieu vous donne une longue vie, répond

le père, et qu'il vous protège contre les sorciers, qu'il vous accorde à vous

aussi des enfants! Ne croyez pas que ce soient les cadeaux, l'argent que

''' II y a cependant, notamment dans le

Boinâ (et jadis dans le Sud-Est [voir la

note i, page 257]), quelques familles qui

ne suivent pas cet usage et chez lesquelles

la jeune mère, aussitôt délivrée, va avec

ses assistantes se baigner soit à la mer,

soit dans la rivière voisine , et continue

à prendre ce bain froid tous les matins.

(2) Les Sakalavâ donnent le nom de za-

belij et les Betsileo celui de mpihaminâ aux

nouvelles accouchées pendant les huit jours

qui suivent leur délivrance. Quand, pour ses

F.TIISOGIUPHir;.

besoins, une femme zabeljj est obligée de

sortir, elle s'enveloppe dans un grand lamba

de toile , se couvrant même la figure , et porte

sur la tête un taiitjj, c'est-à-dire une petite

corbeille carrée.

(3 ) Le premier repas de l'accouche'c con-

siste en riz très cuit et en bouillon de cre-

vettes, en ro-patsâ, qui a la réputation de

faire monter le lait : ce repas , très copieux,

le solon-jazâ [lit t. : qui prend la place de

l'enfant], comme on l'appelle, est censé

remplir le vide laissé par le nouveau-né.

36

IUITiMETIIE



282 MADAGASCAR.

vous nous apportez qui réjouissent notre cœur, c'est votre visite qui nous

fait plaisir, nous vous en remercions et prions Dieu de vous bénir».

Aucun des visiteurs ne demande à voir ni la mère ni l'enfant, ce serait

contraire aux convenances; ils s'asseoient, s'enquièrent du sexe et de la

santé du nouveau-né et se retirent après quelques minutes de conversation

,

les femmes emportant de la viande de bœuf séchée, cadeau du père (1)
.

A la naissance d'un prince ou d'une princesse merinâ, la population

tout entière se livrait jadis à des saturnales où se donnait cours la licence

la plus effrénée, où les esclaves et les maîtres vivaient en pleine promis-

cuité, où Tananarive n'était plus qu'un vaste lieu de débauche : c'était

Yandro tsy maty, le jour où l'on ne condamnait point à mort, où tout

était permis. La dernière de ces fêtes licencieuses a eu lieu à l'occasion

de la naissance de la fille de Radamâ I
er

;
Hastie en fit honte au roi, qui,

soucieux d'avoir un bon renom en Europe, donna l'ordre de ne plus les

tolérer à l'avenir, et en effet elles ne se renouvelèrent plus.

Dans les peuplades qui sont restées indépendantes des Merinâ jusqu'à

notre conquête, on tirait beaucoup de coups de fusil (2)
, on battait du tam-

bour, on buvait du rhum ou de la betsabetsâ, on se livrait à toutes sortes

de réjouissances, les riches tuant un ou plusieurs bœufs, les pauvres ex-

terminant leurs volailles; mais les coups de fusil et le bruit étaient tout

autant pour effrayer et chasser les mauvais esprits qui rôdaient autour

de la jeune mère et de son enfant que pour manifester leur joie, plus

grande d'ordinaire, comme nous l'avons dit, lorsque c'était un garçon

que lorsque c'était une fille
(3)

.

9 Allaitement. — Le nouveau-né est mis au sein quelques heures

t
1

' Standing ,The Chïldren n/'Modag. ,p. 2 7.

<
2

' Chez certaines peuplades, tes Anlan-

droy, tes Sakalavâ, etc., on ne lirait de

coups de fusil qu'à la naissance des garçons.

"Un nouveau-né exige quelquefois 1,000 et

9,ooo coups de fusil* (Bf.nyowski, 177&).
<3 ' Chez les Sakalavâ du Nord et chez les

Tsimihety. aussitôt la mère installée auprès

du feu traditionnel, on attachait au poteau

central de la maison, à Yandribé qui est la

place d'honneur, un veriverij [ou navette],

un vatrîtrâ [ou règle plate d'ébène qui sert

à battre la trame en tissant], sur lequel on

trace six lignes transversales blanches avec

du tanifotsy [de la craie], et de petits sobikâ

[ou corbeilles] à moitié tresse's, attributs

féminins qui doivent, pense-t-on, empêcher

les mauvais esprits d'approcher de la mère

(Dandoual. Bulletin de l'Académie malgache,

1908 , p. 1G6).



ETHNOGRAPHIE. 28-5

après la délivrance (1) et n'est sevré d'ordinaire qu'à un an et demi ou

deux; ans, et même plus tard, car, lorsqu'il ne survient pas une nouvelle

grossesse, on le laisse têter tant qu'il veut, si bien que c'est lui-même

qui se sèvre : l'un de nous a vu plusieurs fois des enfants âgés de six à

huit ans qui venaient journellement réclamer leur pitance, leur cr petite

goutte w, à leur mère (2)
; et même une fois, à Tuléar, ce fait plus curieux

encore d'une jeune fille âgée d'une douzaine d'années, déjà mère, allai-

tant son enfant pendant qu'elle-même tétait sa mère (3)
! Dès le troisième

mois, on leur donne soit du sosoa, du riz à l'eau, soit du maïs bouilli,

et même quelquefois de la viande (4)
.

Les princesses et les reines ou femmes de roi, au moins chez les Za-

findRaminia, ne nourrissaient pas toujours leurs enfants; elles les con-

fiaient à des femmes qui les élevaient, mais qui devaient donner le leur à

quelque amie charitable, et, si elles n'en trouvaient pas, s'en défaire en

l'enterrant.

Tant que les mères allaitent leurs enfants, elles sont tenues de prendre

maintes précautions et d'observer certaines prescriptions, certaines ab-

stinences, variables du reste suivant les peuplades et même suivant les

(1) Chez les Merinâ, pendant les pre-

mières heures, comme nous l'avons dit plus

haut, page a65, une voisine, qui allaite,

tf prête son laitn au nouveau-né jusqu'à ce

que la mère puisse nourrir elle-même.

(2) Aux Iles Carolines, en Australie et

dans beaucoup de pays, les mères allaitent

également fort tard, jusqu'à quatre et cinq

ans.

< 3 ) trll est des plantes qui ont la vertu

de faire venir le lait à des femmes de plus de

soixante ans; aussi voyons-nous fréquem-

ment des grand'mères allaiter les enfants

de leurs enfants » (Abbé Bourdaise, Fort-

Dauphin, i654, Mém. Congrég. de la Mis-

sion, t. IX, p. 200). — et Dans le Nord-

Ouest, c'est très souvent la grand'mère qui

devient la nourrice de l'enfant né un jour né-

faste et abandonné par ses parents, à moins

qu'elle ne soit trop âgée; pour être capable

de remplir cette fonction, elle avale force

bouillons d'anamalahô [Spilanlhes acmella],

de saonjo mamij [Colocasia antiquorum] et de

tsivakia ou petites crevettes séchées au so-

leil, bouillons qui provoquent une sécrétion

lactée très abondante et qui sont obliga-

toires pour toutes les jeunes mères. Les Sa-

kalavâ du Nord-Ouest prétendent que cer-

tains fanafodjj, certains remèdes, amènent

une sécrétion lactée dans les seins des femmes

qui n'ont pas eu d'enfants, notamment une

décoction de hasinâ [Dracœna angustifolia et

Dr. xijphophylla ] ou une tisane de racine de

bambou pilée, infusée dans de l'eau prise

dans les entre-nœuds des jeunes pousses de

la même plante « (Dandouau, Bidl. Acad.

malg., 1909, p. 169).

f4 ' Voir à l'Appendice , n° ja.

30.



284 MADAGASCAR.

familles, telles que de garder la chasteté pendant qu'elles nourrissent, de

porter certaines amulettes, notamment Yoly Irambonâ [contre le lambavij

ou rr carreau 55 des enfants], de s'abstenir de certains aliments, de ne pas

entrer dans une case où se trouve un mort, de ne pas avoir de relations

avec un autre homme que leur mari, etc.

1 o° Soins donnés aux nouveau-nés. — On n'emmaillote pas les nou-

veau-nés, qui sont laissés sans langes ni vêtements d'aucune sorte, à

l'état de nature, au moins pendant les premiers mois jusqu'à ce qu'ils

restent assis tout seuls; car, rc si on habillait un enfant à la mamelle, il ne

grandirait pas 55 : on se contente, pour tout maillot, de les graisser deux

fois par jour afin de cr rendre leur peau souple et de permettre aux os et

aux organes internes de se développer librement 55.

Presque toutes les Malgaches, qui ne se séparent jamais de leurs

jeunes enfants, les portent non pas dans les bras comme les Euro-

péennes, mais andaka-mosinâ comme ils disent, dans le creux du dos,

c'est-à-dire entre le dos et le lamba, ou quelquefois, comme dans le Sud-

Est 11
', entre le dos et une large ceinture de jonc, lamba ou ceinture qui

forment une sorte de poche où le bébé, quoique fortement serré, est

commodément assis, étendant ses petites jambes de chaque côté du corps

de sa mère. Les femmes, qui ont par conséquent les bras libres, vont,

viennent, travaillent aux champs avec ce fardeau dont elles ne semblent

pas incommodées, et l'enfant, lui non plus, ne paraît pas s'en mal trou-

ver; dans le Sud-Est, les Antanosy, les Antanalâ et les Barâ ont la coutume

de s'attacher au cou, par un cordon, une petite natte carrée de m. 5 de

côté, le helô ou le londô, qui, couvrant le haut du dos, abrite la tête

de leur enfant contre le soleil et la pluie.

Chez les Merinà, aux fêtes, les enfants devenus grands présentent

à leur mère le fofo-damosinâ, le rr souvenir du dos 55, cadeau en recon-

naissance des soins assidus qu'elle leur a donnés pendant leur petite

enfance.

Les femmes sihanakâ et tsimihety portent leurs enfants différemment,

(1) Antisaka.



ETHNOGRAPHIE. 285

non pas sur le dos, mais, comme les Indiennes, à califourchon sur la

hanche, un peu en avant.

Quant aux: hommes, c'est à califourchon sur l'épaule qu'ils les portent

[zaza antsohorinâ ou antsangorinâ, comme ils disent], ceux-ci se tenant

droits et s'appuyant sur la tête de leur père.

Pendant les huit premiers jours, la femme nouvellement accouchée

reçoit chaque jour les soins de la sage-femme qui la frictionne et la masse
;

sa nourriture se compose presque uniquement, chez les Merinâ et chez

les Sakalavâ du Nord-Ouest du moins, de sosoa ou soupe de riz, de

bouillon de poulet et de crevettes, de hilozâ ou viande séchée, mais d'aucun

légume vert. Ce n'est qu'après ces huit jours écoulés, pendant lesquels

elle est censée en retraite ainsi que son enfant et, comme nous venons

de le dire, condamnée à rester auprès d'un feu ardent, qu'elle se purifie

en prenant un bain au jour propice fixé par le devin et que, revêtant ses

plus beaux atours , se parant de ses bijoux et escortée de ses proches pa-

rents vêtus eux aussi de leurs habits de fête (1)
, elle fait de grand matin

sa première sortie^ [voaka itany ou mamoaka zaza vao~\, qui consiste à

faire trois fois le tour de la maison, sa grand'mère ou sa mère marchant

devant elle avec l'enfant ou le portant quelquefois elle-même, et ses

parents la suivant en criant et en chantant (3)
; un grand festin termine

la fête : c'est la présentation de l'enfant à sa famille dont il fait dès lors

partie, et la mère reprend sa vie et ses occupations, gardant toutefois

la chasteté pendant un temps plus ou moins long, d'ordinaire pendant

cinq mois.

Chez les Merinâ, si c'est un garçon, un homme ayant encore son père

et sa mère [velondray sij reny] le porte sur son dos, enveloppé dans un

M Voir à YAppendice, n° 7 3.

f2' Dans l'Inde, la première sortie d'un

enfant, la collation du nom, la première

coupe de cheveux, le premier essai d'ali-

mentation solide donnent lieu à des rites

de bon augure (Henry, La Magie dans l'Inde

antique, p. 83); c'est ce qui a lieu également

à Madagascar.

(3) Chez les Sakalavâ du Nord-Ouest, un

des frères de la mère marche en avant, ja-

dis une sagaye et aujourd'hui un bâton à la

main, frappant le sol en comptant de 1 à 7
et prononçant des invocations pour appeler

sur le nouveau-né les bénédictions de Dieu

et des ancêtres et écarter les maladies et les

mauvais destins.



286 MADAGASCAR.

lamba de soie rouge, et dit, en passant la porte (1)
: «Que cet enfant ait

une longue vie! c'est pour prendre la part du soleil à laquelle il a droit

qu'il sort aujourd'hui, et non pas seulement pour se promener, pour s'a-

muser; puisse-t-il s'élever facilement, ne pas être malheureux! ^ (2)

,
puis

il le mène au parc à bœufs, ensuite à la porte de la ville ou du village,

suivi d'hommes ayant à la main une hache, un coutelas, un bouclier,

rrafin de lui donner de la force et du courage??. Les filles ne sont por-

tées qu'à l'entrée de la ville ou du village par une femme ayant aussi

son père et sa mère, toujours attachées sur le dos dans un lamba rouge

et suivies par une autre femme portant un panier (3)
.

Ce n'est qu'après cette sortie que, chez les Onjatsy de l'Ankarana,

chez les Antambahoakâ, les Betsimisarakâ, les Antanalâ, les Sakalavâ, les

Betsileo, etc. , on lave le linge sale et les langes de la mère et de l'enfant, et

qu'on enterre ou brûle (4) divers objets qui ont servi à la mère, comme par

exemple les feuilles sur lesquelles mangent les femmes de la côte orientale,

les produits des évacuations du nouveau-né, qu'on a eu soin de ramasser

dans un vase, etc. ; l'eau de lavage est jetée dans un trou qu'on creuse sous

le lit
(5)

. On procède aussi d'ordinaire à la purification de la mère, de

celles qui ont assisté à l'accouchement, enfin de la maison (6)
.

Les Onjatsy de l'Ankarana, qui sont des descendants d'immigrants

arabes, exorcisent leurs enfants nouveau-nés en les exposant quelque

temps sur un tas de fumier (7)
.

1 1° Maladies congénitales des jeunes enfants malgaches.— La mortalité

infantile est grande à Madagascar, où les mariages sont généralement très

précoces et où les parents non seulement sont souvent atteints de mala-

(1) Autrefois, chez les Merinâ, avant de (4) Chez les Annamites, quand la femme,

sortir le nouveau-né de la maison, on le après les treize jours passés dans la case

faisait passer deux fois au-dessus du feu temporaire dans laquelle elle a accouché, la

(Ellis, History of Madagascar, t. I, i838, quitte, on brûle les effets qui lui ont servi

p. i5a). (D r Hagen, Ann. d'hyg. et de médec. colon.,

'
2

' Ho tratrantitra! hijenj ny anjara maso- 190&, p. 616).

androny anie;tsy hUongolongofoana , tsy han- ' 3"°' Voira YAppendice, n ' ^h et y5.

dehandeha foana ; ho mora tezana, tsy haro/y ! l "' Voir dans le tome pre'cédent la notule,

(3) Voir aussi à YAppendice , n° 73. p. \ih.



ETHNOGRAPHIE. 287

dies mauvaises (1) dont ils transmettent le germe à leurs enfants, mais

manquent des notions les plus élémentaires d'hygiène

'

2)
. Ce n'est pas

qu'ils n'aiment leurs enfants et ne les entourent de soins empressés p-,

mais ces soins sont inintelligents et vont souvent à l'encontre de leur but.

Ainsi, en Imerinâ, l'enfant est amené au moins une fois par semaine à

quelque vieille mpamosavy ou sorcière, qui lui fait avaler un breuvage

d'herbes amères, et, dès qu'il a trois mois, cette médecine nauséabonde

lui est administrée régulièrement quatre fois par semaine, le lundi, le

mercredi, le vendredi et le samedi, médecine dont la composition varie

suivant le but qu'on se propose, par exemple de le faire maigrir s'il est

gros et gras (4)
, de le faire engraisser s'il est maigre, etc. (5)

.

'
1J Syphilis, lèpre et maladies cutanées,

paludisme, tares d'origine alcoolique.

i
2

' crLes enfants malgaches souffrent et

meurent : par suite de l'extrême saleté qui

règne dans les cases, surtout du centre de

l'île, et de la promiscuité' malsaine dans la-

quelle vivent, souvent clans une seule et

même pièce, tous les membres d'une fa-

mille avec les animaux domestiques, quel-

quefois, comme c'est l'habitude en Imerina,

avec les cochons; par suite de l'incurie avec

laquelle ils laissent les «tout petits » com-

plètement nus sous la pluie, en plein soleil

ou à la bise du matin sur les bauts plateaux
;

par suite de la nourriture indigeste, riz,

maïs, haricots plus ou moins cuits, qu'on

leur fait avaler et de l'eau assez souvent

prise dans des marigots pestilentiels qu'on

leur fait boire. -n — Depuis notre prise de

possession de Madagascar, la situation sous

ce rapport n'a cessé de s'améliorer grâce aux

généreux et utiles efforts du général Gallieni

qui, comprenant l'importance considérable

de cette question, a institué, dès son arrivée

à Tananarive en 1896, des services d'assis-

tance médicale et de protection sanitaire

(notamment pour l'inspection médicale des

femmes enceintes et des enfants en bas âge)

,

des écoles de sages-femmes indigènes, des

maternités et des dispensaires municipaux,

qui ont déjà produit les meilleurs résultats.

<3 ' Les mères malgaches sont en effet

pleines d'attentions pour leurs nourrissons

et sont touchantes par les soins qu'elles

en prennent; (relies ne sont satisfaites, dit

un médecin malgache, le D r Ranai\ô, que

lorsqu'elles leur ont trouvé quelque maladie

et qu'elles les soignent en conséquence t.

' 4 ' L'enfant gros et gras, qui a un bon

appétit, qui mange beaucoup et qui a en

réalité une santé parfaite, n'a, dit la sage-

femme, que l'alobotrâ, l'ombre de la santé,

et on le masse, on lui fait boire des tisanes

amères; ce traitement, généralement, le

fortifie et augmente son appétit, en sorte

que, l'enfant devenant encore plus vigou-

reux, l'angoisse de la mère va croissant, et

elle recourt à de nouvelles consultations, à

de nouveaux régimes, et finalement on le

pince au sang, on le fait souffrir, et alors il

dépérit, et la mère est enfin soulagée de ses

craintes (D r Ranaivô).

(5) H. F. Standing, The Children of Mada-

gascar, 1887, p. 11 5. — La mère trouve-

t-elle que les os de son nourrisson sont

mbola ranô [litt. : encore de l'eau], mous.



288 MADAGASCAR.

D'une manière générale, les Malgaches ne veulent pas qu'on embrasse

leurs enfants; ils croient que, si la personne qui les embrasse a une

maladie, elle la leur donnera ou que, si elle a de mauvaises intentions,

elle leur jettera un sort.

Depuis qu'il y a des médecins à Madagascar, les femmes malgaches

leur accordent une grande confiance; elles ont dans la médecine la même
foi que dans les amulettes, ayant plutôt l'idée de prévenir, d'empêcher les

maladies que de les guérir.

La plupart des enfants malgaches sont affligés de hernies ombilicales,

dues au manque d'hygiène et de connaissances, hernies qui, du reste, dis-

paraissent vers l'âge de 8 à 10 ans; ils ont souvent l'abdomen gros, très

développé, ce qui vient de la nourriture, indigeste pour ces petits êtres, qui

leur est donnée trop tôt : riz, manioc, patates mal cuites, viande, fruits

verts, etc. Beaucoup sont rachitiques, et il y avait autrefois au moins un

assez grand nombre de sourds-muets, mais pas d'aveugles de naissance.

Le tambavij, maladie mal définie qui semble provenir d'un mauvais

fonctionnement de l'appareil digestif et qui a quelque analogie avec le

tf carreau » (1)
, le farasisâ, éruption cutanée et autres maux dus au tctij

ou syphilis héréditaire, le lazô ou fièvre paludéenne, la tiendra ou va-

riole, etc., sont des maladies communes pendant la première enfance:

on masse les petits malades tous les jours et on leur fait prendre diverses

on prend un pilon et un maillet (outils qui

symbolisent la force puisqu'ils brisent . qu'ils

enfoncent), de la fiente de rat (animal dont

les os sont réputés très solides puisqu'il peut

tomber de haut sans en ressentir de niai) et

un petit panier à riz (fait avec la pellicule

épidermique du papyrus ou soucbet et qui

peut être jeté au loin sans se briser), et on

plonge ces objets dans de l'eau bouillante

dont l'enfant boit quelques gorgées et dont

on frotte ses membres. Veut-on que ses ge-

noux grossissent, on fait un nœud à une

corde qu'on brûle ensuite. Dans l'Ouest,

il y a des mères qui, pour guérir les maux
de tête de leurs enfants, milrontrokâ anakà,

c'est-à-dire sucent leur nez et y font ensuite

couler du lait de leurs mamelles (R. P. Web-

ber . Dict. malg.français , i853,p. 7o3).

(1) Parmi les remèdes qu'on emploie

comme préservatifs du tambavy, outre les

infusions de plantes et d'herbes diverses

qu'on administre en les accompagnant de

souhaits de bonne santé et de parfaite crois-

sance, il en est qui sont bizarres; nous

citerons, entre autres, les suivants : inci-

nérer une grosse araignée et faire avaler à

l'enfant ses cendres mêlées à de l'eau; pren-

dre un crabe qui a toutes ses pattes et le

faire bouillir avec des racines de jonc pour

en faire une potion et des fumigations.



ETHNOGRAPHIE. 289

infusions considérées comme préservatrices de la santé. Tout comme les

paysannes d'Europe, les mères malgaches se gardent bien d'enlever la

gourme, le 1aikombin-dohû [litt. : la bouse de vache qui est sur la tête]

«qui préserve la tête de leurs nourrissons contre le froid et contre le

soleil», et, comme elles encore, elles adressent à leurs enfants le souhait

Velomâ [Continue à vivre!], lorsqu'ils éternuent.

Si pendant leur sommeil elles les entendent crier en rêvant, elles pro-

jettent sur eux un peu de salive, mitsipy rorâ comme disent les Merinâ,

ff pour chasser le méchant Esprit qui les trouble si malencontreusement 75.

Quant à l'enfant qui rend son lait ou qui a des renvois , il est, aux yeux

des Malgaches, en parfaite santé et deviendra beau et vigoureux.

12° Superstitions relatives À la santé et à l'avenir des enfants. —
Il y a une foule d'actes fadij, c'est-à-dire d'actes que les parents ou les

tout jeunes enfants ne doivent pas faire sous peine de voir ceux-ci rester

chétifs, tomber malades, avoir divers vices ou défauts, être malheu-

reux, mourir ou perdre leurs parents avant l'âge ou être en butte à la

persécution des mauvais esprits. Nous n'en citerons que quelques-uns,

car ils sont fort nombreux (1) et varient suivant les clans et même suivant

les familles et les individus :

Les enfants seront chétifs, croient les Merinâ, si quelqu'un enjambe

leur corps, si l'on mesure leur taille, si l'on vanne du riz à côté d'eux, etc.;

Ils seront maladifs, si on les berce sur les genoux, si la marmite où

bout l'eau pour leur bain se casse, si on les sort de grand matin (ils auront

la méningite), si on les frappe sur la tête (ils auront la teigne), si on les

chatouille (ils auront le carreau ou obstruction des intestins), s'ils arra-

chent les ailes et les pattes d'une mouche (ils auront les yeux chassieux),

si on les embrasse souvent (ils s'enrhumeront), si on les embrasse sur

l'oreille (ils deviendront sourds), s'ils mangent de la viande crue et des

légumes verts ou si on lave leurs langes aussitôt qu'ils les ont souillés (ils

< 1
' La salive joue un rôle important dans (2) Voir les k Fady malgaches n

,
par H. J.

la religion malgache. Voir p. 1 84 et, dans Standikg (Antan. Animal, i 883 , p. Ga-

le volume suivant, le paragraphe relalif à la 80 , et Bull. Acad. malgache, 1 go4 , p. 129-

magie- iC3).

ETHNOGRAPHIE. 3?

IMI'niMCRIC X.UIQS±Lt.



290 MADAGASCAR.

auront mal au ventre), si leur cordon ombilical est mangé par une vache

qui a perdu son veau (ils auront la syphilis), s'ils se regardent dans un

miroir ou s'ils portent soit un salakâ [culotte malgache], soit un cha-

peau [vêtements des hommes faits] (la plaie, lorsqu'on les circoncira, ne

se guérira pas), etc.;

Us auront des vices ou des défauts, si on les laisse regarder tuer un

animal (ils commettront des meurtres), si on les frappe sur la tête (ils

seront têtus), si on les laisse regarder servir le riz (ils seront gourmands),

si on leur coupe les ongles la nuit (ils seront inconsidérés, imprudents),

s'ils mangent des grenouilles (ils seront bêtes) ou des écrevisses (ils par-

leront difficilement), si on leur tire la langue (ils auront une mauvaise

prononciation), si on leur embrasse les mains (ils deviendront égoïstes),

si leur cordon ombilical est mangé par un cheval (ils seront raides,

guindés) ou par un mouton (ils seront bavards), etc.;

Ils seront malheureux, si leurs mères, pendant qu'elles les nourrissent,

prennent certains aliments (1
>, si on les laisse manger le croupion du poulet

(morceau réservé exclusive,ment aux grands -parents), si, avant d'avoir

l'âge d'homme, ils entrent dans une maison où il y a un mort ou assistent

à la cérémonie de la circoncision, etc.;

Ils deviendront orphelins , si la première coupe de leurs cheveux a été

faite par un homme n'ayant plus ni son père, ni sa mère, etc., et ils cau-

seront la mort de leurs parents, s'ils frappent les murs de la maison avec

les pieds, etc.;

Ils mourront jeunes, s'ils mangent dans l'assiette de leur père (ce qui

est un manque de respect), s'ils plantent des arbres (surtout des arbres

d'espèces importées, tels que des manguiers, des lilas du Gap), s'ils s'as-

seoient deux sur un mortier à riz, s'ils regardent couler le sang (à moins

d'être nobles), etc.;

Ils seront pourchassés par les mauvais esprits, si on les qualifie de

(1) H ne leur est même pas permis de cuire rissaitson enfant, de cuire un œuf chez elle,

ces aliments dans leur maison. Mme Kathleen parce qu'il lui était interdit (fadij) d'en man-

P. Mackay, missionnaire à Madagascar, s'est ger elle-même (Chron. Lond. Miss. Society,

vu refuser, par une femme sihanakâ qui nour- Oct. 1890, p. 3 1 5).



ETHNOGRAPHIE. 291

(t jolis enfants », d'« enfants forts et vigoureux», car, en leur donnant ces

doux noms, on attirera sur eux l'attention de ces mauvais esprits qui

accourront dans le but de leur nuire; aussi a-t-on soin, lorsqu'on leur

parle, comme nous le disons au paragraphe de la collation des noms (1)
, de

les appeler te vilains enfants», «petits chiens», et petits cochons». Souvent

même on leur donnait dans ce même but, pendant toute leur enfance,

un nom malsonnant : c'est ainsi que la petite princesse, fille adoptive de

la reine Rasoherinâ, a porté jusqu'à sa nubilité le nom de Ravoantay

[litt. : M lle Graine d'excrément, M lle
Bousier].

Il y a, d'autre part, des actes, des prescriptions, qui, d'après les

croyances des parents malgaches, favorisent le développement de leurs

enfants, sont propices à leur santé et à leur bonheur, tels que de leur

faire manger du menarana ou Anhinga (Plotus), oiseau palmipède qui

excelle à nager contre le courant et qui doit les rendre vigoureux et leur

attirer les faveurs du Souverain, — de donner la première place dans

leur cœur à celui qui, dormant à côté de ses frères et sœurs, misondro-

mandry, a la tête le plus haut, ce qui est, disent-ils, la preuve qu'il est

le meilleur et le plus capable de tous et que, dans l'intérêt de la famille,

c'est lui qu'il faut favoriser, etc.

i3° Déformations ethniques. — Chez les Sakalavâ du Nord-Ouest et

de l'Ouest (

'

2)

, ainsi que chez les Onjatsy de l'Ankaranâ (descendants de

matelots arabes venus à Madagascar vers le x
e ou le xi

e
siècle), qui ont

une esthétique spéciale et n'aiment pas les têtes bombées par derrière,

les magago lohâ comme ils disent, on aplatit le derrière de la tête des

nouveau-nés en comprimant l'occiput contre un morceau de bois tendre

capitonné avec l'ouate soyeuse du pamba ou Fromager et maintenu par

des brides attachées sur le front (3)
; dans l'ouest de l'île, au Ménabé, les

femmes se servent non plus d'un morceau de bois, mais d'un oreiller

[ondanâ ou clanâ] rempli de sable, légèrement creux, et, lorsqu'elles

bercent leur enfant, elles ont soin de faire reposer sa tête non pas sur

f 1 ' Voir plus loin. p. 299 et 3oo-3o2. Ouv. une. Madagascar, t. IV, p. 862), l'ont

(2 ) Les Vazimbâ de l'Ouest, qui avaient aujourd'hui abandonnée,

jadis celte même coutume (Drirv, Collccl. (3) Voir p. 8, noie 1.

3 7 .



292 MADAGASCAR.

le bras ou dans le creux de la main, mais toujours sur les doigts bien

tendus : au bout de deux ou trois mois, la boîte crânienne a pris la forme

voulue (1)
.

\h° Premier rire de l'enfant. —- Au premier grand éclat de rire de

l'enfant [foy hehp comme disent les Merinâ], il est d'usage qu'on lui

fasse un cadeau qu'ils appellent aussi fo;j hehy : si c'est son père ou sa

mère qui l'ont fait rire et qu'ils soient riches, ils lui donnent un esclave,

un bœuf (2) ou de l'argent; si c'est un esclave de la famille, cet esclave

devient sa propriété ; si c'est un étranger, celui-ci d'ordinaire lui fait pré-

sent d'une volaille ou de quelque autre objet. Pour les gens pauvres , le

cadeau consiste en brèdes, en herbes potagères.

i5° Première dentition. — Chez les Merinâ, lorsque apparaît la pre-

mière dent à la mâchoire inférieure d'un enfant (3)
, les parents lui met-

tent au cou, dans les familles riches, une chaîne d'argent, et dans les

familles pauvres, un collier de verroteries, le tant;/ ni/y comme ils disent,

qui doit faciliter le travail de la dentition.

Quand la première dent de lait [kalo] tombe, l'enfant la jette par-

dessus le toit de la maison de ses parents en disant : rr J'échange cette

mauvaise dent contre une bonne 55
(4)

.

1 6° De la coupe des cheveux, et culte des Kokô (5)
.— La première coupe

(1) On trouve à Madagascar de nombreux

individus qui ont le corps ou la face tatoués

par incision, mais ce ne sont pas des Mal-

gaches, qui ne se font pas d'incisions sur

le corps [de faiitra], ce sont d'anciens es-

claves africains.

(2
> Chez les Belsileo, quand les parents

donnaient un bœuf à un de leurs enfants,

ils faisaient mangera l'animal une poignée

d'herbe où étaient mélangés quelques che-

veux de cet enfant : le bœuf devenait dès

lors sa propriété inaliénable.

' 3 ' Nous avons dit plus haut, p. 2 71, que

dans tout Madagascar, lorsque les dents

perçaient d'abord à la mâchoire supérieure,

c'était un mauvais présage pour les parents;

il en élait de même si l'enfant naissait avec

des dents : jadis on le mettait à mort, ou

tout au moins on l'abandonnait à qui vou-

lait le prendre.

I4) 11 existe dans quelques comtés d'An-

gleterre une coutume analogue.

<
5

> Nous avons déjà dit, p. 285 (note 2),

que, dans l'Inde, la première coupe des che-

veux donnait lieu à une cérémonie rituelle,

à un rite de bon augure : c'est à l'âge de

3 ans que les prêtres hindous conféraient

aux enfants le « sacrement de la taille des

cheveux» (V. Henry, La Magie dans l'Inde an-

tique, p. 83). Dans l'Afrique du Nord, on

retrouve celte même cérémonie, qui est

d'origine fort ancienne, etc.



ETHNOGRAPHIE. 293

de cheveux d'un enfant à Madagascar, le fanalam-bolô ou fanala-maro-

mananâ, est une cérémonie religieuse, une sorte de sacrement ou d'ac-

tion de grâces, dont les rites diffèrent plus ou moins dans les diverses

peuplades et même dans les divers clans, mais qui est toujours accom-

pagnée d'invocations et de prières à Dieu et aux ancêtres de la famille

et de fêtes auxquelles prennent part tous les parents et amis; tantôt elle

a lieu peu après la naissance (1)
, tantôt lorsque l'enfant a de 3 à 6 mois (2)

,

et même, chez quelques peuplades (3)
, lorsqu'il a de 3 à 5 ou 6 ans et

plus. Tandis que, chez ces dernières, on ne fait pas de distinction entre

les cheveux de droite ou de gauche , chez les autres , ceux qu'on coupe sur

le côté gauche sont considérés comme faditrâ, c'est-à-dire comme exor-

cisant l'enfant, comme conjurant les maux qui le menacent, et sont soi-

gneusement enterrés ou jetés dans un cours d'eau ou déposés au loin dans

quelque endroit désert, car il importe qu'un sorcier ne puisse pas s'en

emparer et composer quelque philtre dans le but de lui nuire; ceux

que l'on coupe sur le côté droit sont au contraire destinés à être offerts

comme soronâ à Dieu et aux ancêtres, pour obtenir grâce auprès d'eux,

pour avoir leur faveur, et l'eau mêlée de miel dans laquelle on les plonge

avant de les brûler ou de les jeter est bue par l'un ou quelques-uns des

grands-parents de l'enfant (4)
.

Voici le récit de cette cérémonie telle que la célèbrent les Merinâ :

c'est du troisième au sixième ou septième mois après la naissance qu'ils

font le fanalam-bolô ou la première coupe de cheveux d'un enfant,

pourvu, s'il n'est pas l'aîné, que les parents n'aient pas perdu l'enfant

qui l'a précédé^. Au jour propice que fixe le mpisikidy ou devin, en

(1) Betsimisarakâ, etc. chez les Tsimihety, les Antandronâ et les

(2! Merinâ (a
', Antiboinâ, Tsimihety, etc. Sakalavâ du Nord-Ouest, c'est la mèche

(3 ) Sakalavâ de l'Ouest et du Sud-Ouest droite qu'on enlève la première.

et certaines familles Antankaranâ,Antanalâ, '5 ' H en est cependant qui consultent à

Betsileo, Barâ, Antandroy, Mahafaly, etc. ce sujet le mpisikidy . et qui, si la réponse

f4 ) La plupart des Malgaches coupent est bonne, coupent les cheveux, mais sans

d'abord la mèche de cheveux de gauche; célébrer cette opération par une fête.

'< Parce que, dit le D r

Ranai\o (Thèse de médecine, Paris, juillet igoa), «l'entant entre alors dans la vie

commune et que, dès ce moment, il mange les mêmes aliments que les grandes personnes».



294 MADAGASCAR.

présence de toute la famille, la femme qui doit tenir l'enfant sur ses

genoux, revêtue d'un lamba de soie, et l'homme velon-dray si/ reny

|
ayant son père et sa mère vivants] qui doit couper les cheveux s'asseoient

tous deux au nord du foyer avec l'enfant; on apporte du riz ainsi qu'une

bosse de zébu et des songes, le tout bien cuit, et l'on en fait sept parts

égales' 1
' qu'on dispose sur un sahafâ [van ou plateau concave de bois''

2
']

placé à l'est du foyer.

Alors un homme tsy velon-dray sy reny [qui a perdu son père et sa mère]

coupe avec de mauvais ciseaux tenus de la main gauche une mèche de

cheveux au-dessus de l'oreille gauche'3
', en disant : ce Voici la sonia ratsy

[la mèche de cheveux mauvaise] qui donnerait des maladies à cet enfant,

qui attirerait sur lui des malheurs, je l'enlève», et, l'introduisant dans la

tige creuse d'un roseau, il la jette au loin comme fadilrâ, comme exor-

cisme, ainsi que les ciseaux qui ont servi à cette opération''
1
'. L'homme

velon-dray sy reny [qui a encore son père et sa mère vivants], vêtu d'un

beau lamba de soie, coupe alors avec des ciseaux tenus de la main droite,

au-dessus de l'oreille droite, sept pincées ou mèches de cheveux, les

sonia soa, les bonnes mèches, en disant : ce Je vous offre ces prémisses à

vous, mon Dieu, et à vous, nos ancêtres. Donnez à cet enfant une longue

vie, qu'il soit fort, qu'il soit heureux, qu'il soit riche, qu'il fasse honneur

à sa famille! (5'» et il met une mèche de cheveux dans chacune des parts

de manger'6
'.

On fait avaler à l'enfant une de ces parts , seranîn-tenda ni/ zazâ : c'est la

première fois qu'il mange du riz'
7
', puis on lève le plateau sur lequel sont

les autres parts, et aussitôt les filles et les femmes, qui sont assemblées

tout autour et qui n'attendent que ce signal, se jettent dessus et courent

manger dehors ce qu'elles ont pu attraper, car, tant qu'elles sont dans la

maison, on peut leur ravir de force ce qu'elles ont à la main : les filles

(1) Quelquefois on en fait quatorze et (7) Dans l'Inde, comme nous l'avons déjà

plus. dit p. 285, note 2, le premier essai d'ali-

(2) Van en bois de famelomanâ [\'M. : bois mentation solide, qui avait lieu au sixième

<le vie] (Rumex nepalensis). mois, était également un prétexte à un rite

(3-4) V i r -, l'Appendice, n os 76 et 77. de bon augure (V. Henhy. La Magie dans

(5-6) Yoir à YAppendice, n°" 78 et 79. VInde antique
, p. 83).



ETHNOGRAPHIE. 295

et les femmes qui ont réussi à prendre et à avaler une de ces bouchées

contenant quelques cheveux de la sonia soa sont convaincues qu'elles de-

viendront bientôt mères (1)
.

On achève alors la coupe, et le festin a lieu : la mère et l'enfant sont à la

place d'honneur; la mère prend une cuillerée de riz et un petit morceau

de viande grasse, qu'elle mâche bien, et en donne à trois reprises à

l'enfant, en disant : rr Puisses-tu ne jamais manquer de riz ni de viande!

Puisses-tu être fort et puissant! Mon Dieu, et vous tous, Esprits tutélaires

qui êtes auprès de Dieu, exaucez mes vœux!»

Tous les convives, au premier rang desquels est la femme qui a rr prêté

son lait» au nouveau-né les premiers jours après sa naissance {2)
, se

mettent alors à manger, et, lorsqu'ils ont fini, ils se rendent à la cam-

pagne où la mère coupe un bananier portant un régime de fruits et cinq

ou sept cannes à sucre [fari-maolâ, les cannes folles] qu'elle lie en-

semble et qu'elle plante en terre; les esclaves de la famille se les disputent

et cherchent à se les arracher les uns aux autres. Il n'est pas rare qu'à

l'occasion de cette cérémonie on fasse à l'enfant des cadeaux plus ou

moins importants, hasinjazâ®.

Quant aux Betsimisarakâ, ils procèdent à la cérémonie de la première

coupe de cheveux des enfants peu après leur naissance, le jour de leur

première sortie, et le chef de famille, eu émettant des souhaits pour le

bonheur et la longue vie du nouveau-né, dépose ces cheveux dans une

calebasse ou dans un bol plein de toakâ [de rhum malgache], que boivent

les proches parents, père, mère, oncles et tantes; quant aux cheveux qui

restent au fond de la calebasse, la mère les garde dans sa ceinture jus-

qu'au jour où ils se perdent.

On coupe ensuite les cheveux des enfants de temps en temps, sans

aucune cérémonie, jusqu'à l'âge de sept à huit ans, époque à laquelle

on les laisse pousser.

Les indigènes du Sud et de l'Ouest, à l'exception des Roandrianâ anta-

( J ) Voir à YAppendice, n° 80. <
3

' Notes de voyage d'A. Giundidier(i86ç))

'2 ' Viavij nampindrana rononony (voir plus et Manuscrits hova (1870) de la Bibl. Gran-

haut, p. 265). didier,]). 109 et 179-180.



296 MADAGASCAR.

nosy (1) et des nobles antimoronâ qui sont des descendants d'immigrants

arabes, ont généralement l'habitude de vouer leurs jeunes enfants, les

uns aux Kokô ou Biby®\ lutins ou farfadets qu'ils regardent comme

préposés par Dieu à leur garde, les autres aux Lolô ou mânes de leurs

ancêtres : et pour obtenir que ces sortes d'anges gardiens les protègent,

leur conservent une bonne santé, ils ne leur coupent pas les cheveux

dans les premiers mois de leur existence comme les Merinâ et les Bet-

simisarakâ, ils les laissent au contraire pousser pendant une année

au moins, et souvent pendant deux et même trois ans sans y toucher (3)

,

sans les peigner, de sorte qu'ils s'emmêlent, se feutrent, formant de

grosses mèches sales et graisseuses qu'ils prétendent tressées par ces far-

fadets (4) ou par les mânes des ancêtres, mèches qui sont rr d'autant plus

(1) Les Antanosy ont bien, eux aussi, le

culte des Kokô ou, comme ils disent, des

Koholampy '"' [des Kokô invisibles] qui

sont les dieux ou plutôt les protecteurs des

enfants; c'est à eux que les femmes qui

veulent avoir des enfants s'adressent, ce

sont eux qu'invoquent les mères qui ont

des enfants malades, leur apportant comme
ex-voto, sous un des arbres qu'ils sont cen-

sés habiter, de petits fagots, des perles de

verre, etc.; mais ils ne laissent pas pousser

les cheveux de leurs enfants comme les

peuplades voisines. Les Antambahoakâ, qui

sont de la même famille que les Roandri-

anâ antanosy et qui habitent sur la côte

orientale entre Mahelà et Mananjary, ont

cependant pris les usages des peuplades

indigènes; comme celles-ci, tsy mandran-

dranâ, ils ne tressent pas les cheveux des

enfants, ils les laissent s'emmêler, et lors-

que est venu le jour où le chef de famille

doit procéder à la coupe, qui n'a lieu que

lorsqu'une ou deux des boules graisseuses

se sont détache'es d'elles-mêmes, après la

libation habituelle de toakâ ou de betsa-

betsâ [de rhum] et les prières sacramen-

telles, les cheveux sont garde's dans la mai-

son jusqu'au lendemain , et alors seulement,

après leur avoir fait toucher la tête de l'en-

fant, on les jette.

(2) Voir dans le volume suivant, au cha-

pitre des Divinités secondaires.

' 3 ' D'ordinaire dans l'Ouest, à l'âge d'un

an ou de deux ans, on rase les cheveux des

enfants sur le front, mais sans toucher au

sommet ni à l'arrière de la tête.

(/l) Les Malgaches croient que ces farfa-

dets ou dieux des enfants sont des nains

ayant des cheveux tombant jusqu'aux talons

et collés les uns aux autres par de la graisse.

— Il n'est pas sans intérêt de rapprocher

des kokô malgaches le kokô de certaines

'' «Les Coucoulampous [Koholampy] sont des Esprits ou Démons qui sont d'une nature au-dessous de

l'Angélique, invisibles aux hommes, mais corporels, habitant dans les lieux les plus solitaires, se rendant

visibles quand il veulent à ceux pour qui ils ont de l'amitié; ils sont mâles et femelles, se marient entre eux,

procréent des enfants, meurent au bout d'un long espace de temps, mangent indifféremment de toutes sorles

d'animaux et d'insectes sans crainte qu'ils nuisent à leur corps. . .Ils savent la verlu de toutes sortes d'herbes

propres à la guéiison des maladies, savent les choses futures et en avertissent les hommes et les femmes qu'ils

affectionnent. Je crois que ces Coucoulampou sont comme les Lulins qui s'adonnent à servir certaines familles»

( Flacoubt, Hist. de Madagascar, 1661, p. 55).



ETHNOGRAPHIE. 297

longues et plus grosses qu'ils en sont plus aimés v : les enfants, tant qu'ils

ont cette tignasse malpropre et dégoûtante, tsy randraninâ [qu'on ne

coiffe pas] comme on les appelle d'une manière générale, portent, chez

les uns (1)
, le même nom de kokô que la prétendue divinité à laquelle

ils sont voués, chez d'autres, celui de talin-drahâ [(dont les cheveux

sont) tressés par les farfadets]'
2
', de saronan-drahâ ou de rangoim-biby

[coiffés, tressés par les farfadets]'
3

' et de randranin-dolô ou de rangoin-

dolô [tressés par les mânes des ancêtres] ("'. Nous indiquerons plus loin,

au Livre de la Religion, les cérémonies du culte que rendent aux Kokô et

aux Esprits les mères des enfants afin qu'ils leur soient propices et les

protègent, et nous ne parlerons ici que de celle de la coupe de cheveux,

qui est généralement faite par le père ou par la mère, quelquefois,

comme chez les Antisakâ, par le chef : on commence par une libation de

lait (5) ou de toakâ [de rhum indigène] (C) sur la tête de l'enfant avec une

action de grâces et des prières à Dieu, aux divinités secondaires et aux

ancêtres, puis, après avoir enlevé les grosses tresses ou pelotes grais-

seuses, on tond tous les cheveux qu'on enterre au pied d'un arbre ou

que l'on jette dans un torrent.

Les Antankaranâ, quoique n'ayant pas le culte des Kokô, laissent

souvent cependant les cheveux du sommet de la tête des jeunes enfants

peuplades mélanésiennes de l'Océanie, des nozanô, Ranomenâ, Anlanalâ,Sahafatranâ,

Fijiens, par exemple : aux îles Fiji, tant Antambahoakâ, Zafisoronâ, Antifasinâ et

qu'un enfant a le kokô (éruption cutanée qui Antisakâ, toutes peuplades de l'Est. Les

atteint tout Fijien en bas âge et qui passe Bezanozanô ne coupaient pas les cheveux

pour donner la santé et activer la crois- de leurs enfants, ils laissaient les tresses

sance) , il est k taboun, formellement inter- tomber d'elles-mêmes.

dit de lui couper les cheveux, quelles que !4) Betsileo.

soient leur longueur et leur saleté (11. P. (5) Belsimisarakâ du Sud (Vorimô) (a)

,

Etum. Rougier, Antliropos, t. II, 6
e

fasc. Zafisoronâ et Antifasinâ, Antisakâ (qui met-

1907, p. 996). tent en outre sur le sommet de la tête de

C Sakalavà, Vazimbâ du Ménabe, Ma- l'enfant un peu du sang de la victime qu'ils

hafaly et Antandroy. immolent à cette occasion en remerciement

!2) Barâ. de la protection qu'ils lui ont accordée).

i
3

' Betsimisarakâ du Sud (Vorimô), Beza- (6) Anlanalâ et Ranomenâ.

(a
> 11 y en a qui joignent une libation de toalcâ à la libation de lait et d'autres qui, comme les Bezanozanô,

laissent les boules graisseuses se détacber d'elles-mêmes et qui ne font alors ni prières , ni libations.

F.TI1N0GRAPB11'.. 38

lUPniSïtllIE NATIONALE.



298 MADAGASCAR.

s'emmêler jusqu'au moment où on les leur coupe (l
'. Quant aux Sakalavâ

du Nord-Ouest ou Antiboinâ et aux Antandronâ' 2
', ainsi qu'aux Tsimi-

hety (3)
, ils coupent les cheveux des enfants, comme nous l'avons dit

plus haut (4)

,
quelques mois après leur naissance.

Chez les Betsileo, c'est le Hovâ ou chef qui pre'side à la cérémonie de

la coupe des cheveux des enfants des zanakandrianâ ou nobles et des

olompotsi/ ou libres; ayant un bœuf étendu à ses pieds, dont la tête est

tournée vers l'Est, il met sur lui un peu de poudre du bois de Yltazoma-

nitrâ ou poteau sacré de la famille qu'il a préalablement râpé, puis, s'a-

dressantaux lolô, à ses ancêtres, il les prévient que l'enfant randranin-dolô

[dont ils ont tressé les cheveux] est maintenant d'âge à ce qu'on les lui

coupe et il les remercie de l'avoir protégé dans le passé et les prie de

lui continuer leurs bons offices dans l'avenir; pendant cette invocation,

le père et la mère, aussi tournés vers l'Est et tenant des deux mains une

pièce de cinq francs qu'ils élèvent vers le ciel , répètent la même prière.

Le Hovâ sacrifie alors le bœuf, et ensuite coupe les cheveux. Pour les

esclaves, c'était leur maître qui faisait la cérémonie.

Les descendants d'immigrants arabes qui habitent les bords du Mati-

tananâ et du Faraony, ne font pas pour couper les cheveux de leurs en-

fants les mêmes cérémonies que les peuplades indigènes; ils leur rasent

la tête plus ou moins complètement au jour que fixe le mpanandrô,

l'astrologue (5)
: leurs enfants tantôt portent une tonsure à l'arrière de

la tête jusqu'à ce qu'ils se marient ou, du moins, tant qu'ils sont sous la

tutelle de leur parents, et tantôt ont sur le haut de la tête une bande

de cheveux, large d'un doigt, qui va d'une oreille à l'autre, sorte de

cimier transversal.

17° Des noms donnés aux enfants. — Les Malgaches n'ayant pas,

comme nous l'avons dit, de noms de famille, ceux par lesquels on les

(i-3) Voir à YAppendice, nos 8i-83. des trois vintanâ du vent (Adizaozâ, Adi-

'
4

' Voir p. 293. mizanâ et Adalô) ou des trois vintanâ de

f5' Suivant qu'on coupe les cheveux à l'un l'eau (Asorotany, Alakarabo et Alohotsy),

des trois vintanâ [destin] du feu (Alahamady. on les brûle, on les enterre ou bien on les

Alabasaty ou Alakaosv), des trois vintanâ jette soit au vent, soit à l'eau. — Voir a

de la terre (Adaoro, Asombolâ et Adijady). VAppendice, n° 86.



ETHNOGRAPHIE. 299

désigne sont des noms individuels, qu'ils sont libres de changer quand

celui qu'ils portent ne leur convient plus, faculté dont ils n'usent que

pour des raisons d'ordre sentimental ou religieux ; il n'y a pas d'époque

déterminée à ce sujet : pendant les premières années, on se contente sou-

vent de les appeler des noms génériques Kotô ou Bolô [petit garçon],

ketahâ ou Kalô, Kalâ [petite fille] (1)

,
que du reste ils gardent quelque-

fois toute leur vie en le faisant précéder de la particule Ra et en y
ajoutant souvent une épithète caractéristique, telle que mena rc rouge »,

mavô «clair», soa frbon», etc. (2)
, ou on les désigne sous un nom d'animal

tel que Amboa [chien], Lambô [cochon], etc., jusqu'à l'âge de 7 ou 8 ans (3)

,

âge auquel leurs parents leur donnent leur vrai nom, sacrifiant au jour

propice, suivant leurs moyens, un bœuf, un bélier ou un coq rouge et

adressant à Dieu une prière pour lui annoncer que leur enfant change de

nom et lui demander que ce nouveau nom lui donne bonheur et longue

vie
(il

. Gomme beaucoup de ces noms sont très répandus, il est souvent

difficile de démêler de qui l'on parle; il y a en effet d'innombrables Rasoa

[Le bon garçon], Rafarâ [La dernière venue], Raivô ou Ranaivô [Le

cadet], Rakotô [Le garçon], Ranorô [La bienheureuse], Razajy [Le des-

cendant], Ravelô [Le vivant], Rainisoa [Le père du bon enfant], Rai-

mkotô [Le père du garçon], Andriamarô [Le maître de beaucoup], etc.,

ce qui amène de la confusion : on obvie, dans une certaine mesure, à

cet inconvénient en mentionnant à la suite le nom du père, du mari,

M Chez les Sakalavâ, les petits enfants

s'appellent généralement tsailcy, naïky et

surtout kaïkij, qui est le même nom que

celui dont se servent les habitants des îles

Sandwich [Grande Encyclopédie, p. ii56).

Les Antifiherenanâ disent d'ordinaire Azâ

[pour Zazâ] et Liakâ.

!
2
' L'aîné des garçons s'appelle andria-

matoa, le cadet andrianaivô ou rnaivô , le

dernier rajaralahj , l'aine'e des filles rama-

loa, la cadette raivô, la dernière rafara-

vaoy. On donne aussi, chez les Merinâ, le

nom de fora aina [lilt. : le dernier effort,

la dernière vie donnée] au dernier enfant

d'une femme, et celui de aizanâ à un

enfant dont la mère redevient enceinte.

Miolo-nonô [litt. : qui tètent le même sein],

ce sont les frères et sœurs de lait.

(3) Non pas, comme le dit l'abbé Nac-

quart, en i65o, parce que «jusqu'à cet

âge les Malgaches tiennent plus de la bête

que de l'homme n, mais par suite d'une idée

superstitieuse dont nous parlerons plus loin

,

p. 3oi-3oa.

f
4

' Voir à VAppendice, n° 85, la prière

qu'on prononce lors de cette cérémonie.

38.



300 MADAGASCAR.

du frère, d'un enfant, du village natal, etc., ou la profession, le rang-.

Ces noms, qui sont précédés chez beaucoup de peuplades, au moins ceux

des personnes d'un certain rang, des préfixes /, Ra ou Andrianâ (l)

, ces

deux derniers plus respectueux, plus honorifiques (2)
, ont toujours un sens,

une signification en rapport soit avec le physique de la personne (3) ou avec

le milieu dans lequel elle vit, soit avec les circonstances de sa naissance'4
' ou

de son existence, soit avec les prédictions faites par Yombiasy ou l'astrologue

à sa naissance; ils sont souvent d'une longueur extraordinaire, compre-

nant quelquefois cinq ou six radicaux et comptant 3o lettres et plus :

Andrîantsimitoviaminandriandehibé, le nom du 5
e
roi de la dynastie merinâ

(1680-1690), veut dire «Le Seigneur qui ne ressemble pas au grand

Seigneur mâle»; l'épouse principale de Radamâ I
e
', Rabodon Andrianam-

poinimerinâ, est ce La petite-fille du Seigneur qui est le bien-aimé de

l'Imerinà», et les diverses reines Ranavalonâ sont cr Celles qui ont été

pliées, serrées \navalomi\ (jusqu'à ce qu'on les ail tirées de leur fourreau

pour en faire des reines) r>; la reine Rasoherinâ est rrLa chrysalide

[soherinâ] (qui de chenille devient papillon)»; le premier ministre de

Ranavalonâ l
re

, Ravoninahîtranîony, est «La Heur de l'herbe du fleuve;

le prince Ralahiry est «Une chose précieuse qu'on garde avec soin», un

rr trésor », etc. (5)
.

Lorsque des parents ont perdu un ou plusieurs de leurs enfants, ils

M Chez les Tnnalâ, it n'y a que les

chefs qui font précéder leurs noms de ces

préfixes. Les Sakalavâ ne mettent jamais ni

Ra , ni Andrianâ devant les noms des per-

sonnes vivantes; Andrianâ précède toujours

lefiahiaiiâ [lilt. : qui est comhlé des béné-

dictions (de Dieu)] ou nom posthume de

leurs rois, auxquels il est réserve'.

'2 ' Voir dans le volume précédent, p. 1 36

(note 5), 191 (notule a) et 644 (no-

tule 1 66 ). — En Imerinâ, le préfixe Ra

s'applique au\ noms des deux sexes, tandis

que celui à'Andrianâ est réservé aux noms
des hommes : ainsi l'on dit Randriamia-

danâ,M. Miadanâ, et Ramiadanâ , Mme Mia-

danâ , Randriamparany, M. Farâ , et Rafarâ ,

M me Fara, etc.

(3) Par exemple, Ralesolâ [M lle au nez

camard], Rapatsâ [M" e Crevette (qui est

mignonne)], Rabakô [M r qui a un joli

corps], Isilal.â [M r (qui est mince comme

un) éclat de pierre], etc.

('') Par exemple, Ilalanâ [qui est né sur

la grand'route], Bevalald [né au moment

du passage d'une nuée de sauterelles] , Belo-

hataonâ [né au printemps], lefalrd [le qua-

trième enfant], etc.

(5) Voir à VAppendice , n°86, tes noms

donnés par les astrologues aux enfants me-

rinâ suivant leur vintanâ, leur destin.



ETHNOGRAPHIE. 301

ont coutume de donner à ceux qu'ils ont ensuite, au moins pendant leurs

premières anne'es, un nom d'animal ou un nom ignominieux, malsonnant,

dans le but de conjurer le sort qui a été néfaste à leur aine, d'en éloi-

gner les méchants Esprits, car ils croient que les méchants Esprits laisse-

ront tranquille un enfant pour lequel ses parents n'ont aucune estime ni

aucune considération puisqu'ils lui donnent un vilain nom : ainsi il en

est qu'on appelle Rabiby [M. Bête], Ramboamboâ [M. le Petit Chien],

Bamambâ [M. Crocodile], Ravoalavô [M. Rat], Rakisoakisoa [M. le Petit

Cochon], Ratotozy [M lle
Souris], etc., ou bien Ravoantay [M fle

Bousier],

Ralokalokâ [MHe Auge à porcs], Ratavy [M. Boîte aux ordures], Rajî-

rîngâ [M. Tas de décombres], Rabezezikâ [M. Tas de fumier], Rabetay

[M. Beaucoup d'excréments], Rafoanâ [M. Personne], Ratsiratsy [M. le

Vilain], etc.
(I)

.

Dans une famille où il n'y a que des garçons, si l'un d'eux vient à mourir,

on donne au premier enfant qui nait après ce malheur, s'il est du sexe mas-

culin, le nom bizarre de Ketadahy [litt. : Petite fille mâle] ; s'il n'y a au con-

traire que des filles, la nouvelle venue prendra le nom de Lahy amboa hetalcâ

[litt. : Chien fille]. Quelquefois même, des parents craintifs, dans le but

I1 ' Le Rév. L. Vig raconte qu'un Mal- rent d'appeler le nouveau-né de ce nom
gâche luthérien qui avait perdu son premier chrétien, mais lui demandèrent : Manao

enfant en ayant un second auquel il donna ahoana Ramboa? [Comment va le Chien?]

naturellement un nom chrétien, ses amis (Nordisk Missionstidsskrift , juin 1903, et Bull.

païens qui vinrent, suivant l'usage, le ieli- Missions luthériennes à Madagascar, i5 nov.

citer de cet heureux événement se garde- io,o3, p. 2 64)
(a)

.

''ï
II en est de même en Annam où, dit M. Charles Prêtre, itl'enfant est un trésor que les Démons con-

voitent; il faut donc en détourner leur attention , les tromper. Aussi ne le glorifie-t-on pas dans les paroles qu'on

lui adresse; tous, plus ou moins, nous avons été appelés par nos nourrices ttmon bijou», «non trésor»; l'en-

fant annamite , au contraire, est toujours désigné par une appellation méprisante afin d'en dégoûter les Démons»
(La femme et l'enfant au pays d'Annam, L'Asie française , mai 1912, p. 173). — trLes trma» ou mânes en

peine, Esprits malins, sont la terreur des parents annamites, qui, de peur qu'ils ne se saisissent des enfants

en bas âge, donnent à ceux-ci des noms bizarres : rtchi», le pou; trcày», le chien; ctdet», l'avorton; irxin»

,

le mendiant, etc., afin de tromper le itma», qui, s'il entendait appeler l'enfant d'un beau nom : trxuan», le

printemps; rttâo», l'aurore; rthoa», la concorde, etc. (noms qu'ils portent dans la suite), aurait son attention

attirée sur lui et pourrait, séduit par ses grâces, s'en saisir, c'est-à-dire le rendre malade et le faire mourir»

(R. P. Cadière, Philosophie populaire annamite, L'Antkropos, t. II, 6° fasc, 1907, p. g64-g65).

Il est à remarquer que trcet usage d'employer des mots grossiers, injurieux, comme un moyen de capter la

fortune ou comme un prophylactique du mauvais œil», existait chez les Grecs (Frazek, Pausanias's Description

ofGreece), etc. — Dans l'Inde, trou la collation du nom a lieu au io° ou 12
e
jour, on donne à l'enfant

deux noms, dont l'un reste secret, connu des parents seuls : ainsi, les sorciers malintentionnés ne pourront

diriger contre lui aucune imprécation efficace, car connaître le nom de quelqu'un, c'est avoir prise sur lui»

(\. Henp.ï, La Magie dans l'Inde antique, p. 82).



:502 MADAGASCAR.

de dépister les Esprits malins, se plaisent à appeler leur enfant, s'il est

chétif, rachitique, Rasalamâ, le Bienheureux, le Fort, et au contraire, s'il

est vigoureux, bien portant, Rantimatimâ, le Vilain
[
litt. : qui a la tête

d'une maque (d'un singe)], ou de tout autre qualificatif du même genre,

et non pas Ramirijarijâ, le Beau, l'Elégant, car, dans leur idée, par

une sorte d'homéopathie morale, le mal chasse le mal. Du reste, le nom

des enfants devant toujours être double sous peine de laisser la porte

ouverte aux sortilèges, car ce qui est double est plus fort, on ne dira pas

seulement Ramboa [le Chien], mais Ramboalahy [le Chien mâle].

Les noms des gens du peuple sont souvent bizarres; on trouve des

Ratsimatorïj [M. qui ne dort pas], des Ratsimilazavatrâ [M. qui n'a be-

soin de rien], etc., et le Bév. Stribling raconte que, appelant un de ses

porteurs dont le nom était Ratsimangetahetâ [M. qui n'a jamais soif], il

reçut la réponse que ce porteur n'était pas là, ayant été boire (l)
. Sur les

côtes Est et Sud-Est et quelquefois dans le Centre, il y a des Malgaches

qui prennent des noms bibliques (2)

;
celui àlsakâ (Isaac) est et surtout

'•' Antananarivo Animal, 1890, p. 21 3.

(2) Chez les Antandroy, le premier nom
est donné par l'astrologue d'après l'état des

astres au moment de la naissance : Imaka,

Hahy, Imîha, Idamy, Isambo , lsoja ou laly,

noms bibliques ou musulmans que les pa-

rents changent lorsque l'enfant commence

a marcher; ce nouveau nom rappelle d'or-

dinaire, suivant l'usage malgache, quelque

circonstance ayant accompagné la naissance

de l'enfant ou encore quelque caractéris-

tique physique, telles que Inofindrazanâ

[Qu'un songe a annoncé à sa grand'mère],

Rahaliotsâ [le Coucou coureur (oiseau dont

sa mère a eu envie pendant sa grossesse)],

Ramandriakâ [(Oui est né) pendant les

grandes pluies], Ilahij vonj [le Boulot], elc.

Si les Antandroy s'en tiennent d'ordinaire à

ce second nom, les Antanalâ (a)
, lorsqu'ils

sont adultes, s'en choisissent un autre à

signification prétentieuse, tel que Tsimivonij

[Celui qui ne se cache pas], Imahavatrâ

[Celui qui est infatigable], Isarobonoy [Qui

est difficile à tuer], etc. Mais lorsqu'il sur-

vient quelque maladie ou quelque malheur,

le sorcier, qu'ils ne manquent jamais de con-

sulter dans ce cas, leur impose parfois des

noms moins sonores, à signification mysti-

que, tels que Ivombelo [l'Amulette vivante |,

Ramamij [le Doux], etc. Il en est auxquels

on donne des noms peu flalteurs au grand

chagrin de ceux qu'ils stigmatisent [ Voaitinà ,

*' Les Antanalà d'Ikongô donnent aux nouveau-nés les noms de Marna, hoza, Imosa, Itambu, lhasa

,

Ibaba, hiumja, Imoha, Ijo, lharn, Imara ou Iabila, si ce sont des garçons, et ceux de Ihaova, Isiza, Irnasy,

Isaita, Itema, hola, Imija, Imoma, Imaho, Ivaha, lkajy ou Invro, si ce sont des filles, l'un de ces noms étant

respectivement, attriliué à l'enfant selon qu'il naît le 1", 2
e ou 3

e
jour du mois lunaire, le 6" ou 5°, le 6* ou

7% le 8', 9* ou io", le n* ou 12
e

, le i3* ou i4', le i5°, 16' ou 17', le 18
e ou 19', le 20e ou ai', le 22%

23° ou 24", le 25" ou 26% ouïe 27' ou 28' (Cap. Aiuunt dd Pic, Bull. Acad. Malg., 1912, p. 264-265.).



ETHNOGRAPHIE. 303

autrefois était commun chez les Betsimisarakâ, et l'une des femmes de

Tamsimalô, en 1761, s'appelait Racket (De Valgny). Le R. P. Nacquart a

constaté qu'il y avait dans le Sud-Est, en i65o, des individus portant

les noms de Raly (Elie), de Ramosâ (Moïse) et d'autres prophètes juifs,

ainsi que de Rahovâ (Eve), de Ramaria (Marie), etc. Radamâ (Adam) est

un nom qui se retrouve dans rimerinâ ainsi que dans le Sud-Est (1)
.

Les Malgaches, comme jadis les Juifs, attachaient une telle impor-

tance à être pères ou mères de famille, que, dans certaines castes au

moins, ce n'était pas, comme chez nous, les enfants qui portaient le nom

de leur père, mais les pères et les mères qui prenaient celui d'un de leurs

enfants, Yanaran-jaza, le plus souvent de l'aîné, ou, s'ils n'en avaient pas

et qu'ils en adoptaient un, de cet enfant adoptif, changeant leur nom en

celui de repère ou mère d'un tel ou dune telles, surnom honorifique qui

leur faisait perdre leur nom primitif, le tena-anaranâ donné par leur père

et leur mère : Rakotô et Rasalamâ ont-ils un fils nommé par exemple

Mavô, ils s'appellent désormais Rainimavô et Renimavô; ont-ils une fille

nommée Ketakâ, ils s'appellent Rainihetakâ et Renihelakâ (2)
. Cet usage,

qui est général en Imerinâ dans la caste des crHovâ» ou libres'
3
', mais non

dans celle des <? Andrianà^ ou nobles'
4
', existe aussi chez les Betsimisarakâ

le Sale, Rabohâ , le Fier, etc.] (Cap. Vacher,

Rev. Mad. , fe'yr. 1 90&, p. 107-1 09).— «Les

Antannsy, dit te Rév. Tou, ont douze noms

sacrés pour tes garçons et pour les filles,

que l'on donne en considération de ta date

de leur naissance. Les noms masculins sont

incontestablement des noms bibliques :

Idomy, Imosa, Imara, Imaha {Bull, missions

luthér. de Madagascar, 1900, p. i5).

;1) Voir à rAppendice, n° 87.
(2) Cet usage de prendre le nom de son

fils existe aussi chez les Arabes et chez les

Javans, ainsi que chez les Masaï (Merker,

igo4, p. 5g), chez les Wabamba [Bull. Soc.

Géogr.Belg., 1908, p. 186-190), etc.

'

a)
.

f3) Le premier ministre de la reine Ra-

navalona I
re

,
qui appartenait à la caste des

Hovâ, ayant eu un fils Haro, s'est depuis

appelé Rainiharô [le père de Haro], et ce

t-HarÔTi, ayant eu un fils Voninabilraniony,

s'est depuis appelé Rainivoninahitraniony

,

[le père de Voninahitraniony]. Le pre-

mier ministre qui gouvernait Madagascar

lorsque nous en avons pris possession , et

qui était le frère du précédent, s'appelait,

comme l'on sait, Rainilaiariwny , le père de

Laiarivony.

(
4

) Les Andrianâ de l'Imerinâ ne pren-

nent jamais le nom de leur enfant, sauf

quelquefois ceux de ta 7
e ou dernière classe.

'' On peut dire, d'une manière générale, que, dans les sociétés primitives, la situation morale et sociale-

d'un homme augmentant par la naissance d'un enfant, il changeait souvent son nom en ctPère-d'un-tel»

(Cbayvleï, The myslic Rose, p. 4a8-435; Wedstee, Primitive Societies, New York, 1907, p. 90, etc.).



304 MADAGASCAR.

Ranomenâ, chefs et libres (1)
, et plus ou moins chez d'autres peuplades

malgaches : chez les Antanalâ (2)
, chez les Bezanozanô (3

>, chez les Siha-

nakâ (4)
, chez les Barâ (5)

, chez les Betsileo (6)
, chez les Antanosy (7) et chez

les Antiboinâ (8)
.

Depuis la diffusion du christianisme dans le Centre, beaucoup de noms

de saints ou de noms tire's des Ecritures se sont naturalisés : Rajonâ (de

Jonas) et Bajaoninâ (de John ou de Jean), Rasarnioelâ (de Samuel),

Radanielâ (de Daniel), Rajosefâ (de Joseph), etc. Il en est qui font pré-

céder leur nom malgache du nom du saint sous lequel ils ont été bap-

tisés : Jean Raimsoa, Joseph Andriqnaivoravelonâ, etc. Il y en a même qui

prennent le nom d'un des Européens qu'ils ont eu l'occasion de fréquen-

ter; nous avons connu un Raliforedy, un Rajaonisaoninâ , un Raobinisao-

ninâ, etc., noms dérivant d'Alfred, de Johnson et de Robinson.

En certaines provinces de Madagascar ou plutôt dans certaines fa-

milles, il est Jady, interdit, de prononcer son propre nom sous peine

d'encourir de grands malheurs : le Rev. Grainge raconte que, causant avec

un vieux Sakalavâ du Nord-Ouest et lui ayant demandé son nom, celui-ci

l'invita à le demander à l'un de ses esclaves. Du reste, le nom des chefs

ne doit pas être prononcé à la légère et les Européens qui prononçaient

couramment le nom du souverain dans les banquets offerts par les Merinâ

étaient respectueusement, mais vite rappelés aux convenances malgaches.

Les mots .qui entrent dans la composition du nom d'un Malgache sont

(1) Notes de voyage d'A. Grandidier, 1869.
f2) A. Grandidier, 1869.
(3) En 1785, au deuxième passage de

Mayeur chez les Bezanozanô, le chef de Fia-

sinâ s'appelait Pîainimarô.

< 41 Le vieux chef de Mahakary, Fihan-

dro-a, était quelquefois appelé, en 1869,
Rainisoa.

(5) Le lieutenant du roi barâ Ratsiloharà

s'appelait Rainivindâ, et le chef des Ian-

tsantsâ (d'Ivohibé, au sud d'Ambohiman-
drosô) était un nommé Rainibahâ.

(6) Chez les Betsileo, les chefs comme
les libres changent de nom lorsqu'ils ont un

enfant (A. Grandidier, 1869). Le roi Rania-

roarivo, qui régnait avant la conquête me-

rinâ, a pris le nom de RainidRatsarâ lors-

qu'il a eu une fdle Ralsarâ.

(7) Chez les Antanosy, on dit Iaban ... au

lieu de Raini... , IabandRakazâ au lieu de

RainidRakazâ.

' 8 ' M. Bénévent dit que, dans le nord-

ouest de Madagascar, dans le Boinâ, « lors-

qu'un enfant reçoit un nom, ce nom de-

vient, précédé de Rai- ou Reni-, celui du

père ou de la mère» (Etude sur le Boinâ,

Notes, Reconnaissances et Explorations, 1897,

2
e sem., p. 49).



ETHNOGRAPHIE. 305

taboues après sa mort et, comme nous l'avons dit dans le volume pré-

cédent (note p. 7), sont remplacés par des mots forgés pour l'occasion.

18 De la puissance paternelle À Madagascar. Situation respective des

enfants légitimes et natdrels. — A Madagascar, la puissance paternelle

esta peu près absolue (l)
. En effet, les enfants appartiennent, pour ainsi

dire, corps et âme au père quem nuptiœ demonsirant, comme disent les

jurisconsultes, à celui qui a accompli les formalités du mariage confor-

mément à la coutume malgache; néanmoins, en cas de divorce, cas

fréquent et qui d'ordinaire n'engendre aucune animosité ni rancune

entre les anciens époux, les pères laissent les tout jeunes enfants à la-

garde de leur mère et les autres libres de choisir celui de leurs parents

avec qui ils préfèrent rester. Ceux-ci sont toutefois, d'après la coutume

malgache, si bien la propriété du mari seul, qu'il peut non seulement les

enlever à leur mère quand il veut et les garder près de lui, mais même
les donner à une parente quelconque qui les adopte et à qui ils appar-

tiennent dorénavant. Le droit du père allait non pas jusqu'à vendre ses

enfants comme esclaves, au moins sans une absolue nécessité (2)
, car l'ar-

gent provenant de cette vente eût été maudit et eût attiré sur lui et sa

famille toutes sortes de malheurs, mais jusqu'à les donner en garantie (3)

(1
' Tant te que père et la mère sont vi-

vants, leurs enfants, eussent-ils des cheveux

blancs, sont appelés ankizy, du même nom
que les jeunes enfants, ankizy madinikâ, et

les adolescents, ankizy cfa lehibé.

(2) Ainsi, par exemple, il y avait des Ma-

hafaly qui, pendant les années de grande

disette, si fréquentes et si terribles dans le

sud-ouest de Madagascar, vendaient leurs

enfants pour se procurer des vivres, et,

chez les Merinâ, les parents étaient auto-

risés à se débarrasser de ceux qui étaient

désobéissants et irrespectueux (nanohi-dray

aman-dreny) : rLes enfants qui ne suivront

pas les conseils de leurs père et mère et

qui répondront par de mauvais procédés

aux soins et bienfaits qu'ils en ont reçus

seront vendus comme esclaves, et le prix

ETHNOGrupinr;.

de la vente sera partagé entre le Souve-

rain et les parents. Jamais je n'admet-

trai que les enfants que vous avez nourris,

auxquels vous vous êtes dévoués et au profit

de qui vous avez amassé des biens pour

assurer leur bonheur futur, vous payent

d'ingratitude, vous méprisent ou se refusent

à écouler vos sages conseils. De tels enfants

sont indignes d'égards, débarrassez-vous-

en, vendez-les comme esclaves^ (Ordon-

nance d'Andrianampoinimerinâ de la fin

du xvme siècle, Institutions polititiques et so-

ciales de Madagascar, par G. Julien, t. I,

p. 3oA-3o5).

(3 ) Manankin olonâ ou manankim-bola n'o-

lonâ, disent les Merina. En même temps

que ses enfants, on donnait comme cau-

tion ses femmes et ses esclaves.

39



306 MADAGASCAR.

d'un emprunt ou, en cas de détresse, à s'engager avec eux et ses

femmes chez une personne riche pour lui rendre les services d'esclaves

pendant un certain temps en échange de la nourriture et d'une somme

d'argent gagée sur leurs personnes, somme qu'il devait rendre à un jour

fixé sous peine de devenir définitivement, lui et les siens, esclaves de

son créancier' 1
'. Ajoutons que les enfants, tant qu'ils n'étaient pas mariés

et vivaient avec leurs parents, étaient solidairement responsables de leurs

crimes (2) et, comme tels, passibles d'être réduits à l'esclavage (3)
. Enfin le

père merinâ avait le droit de manary zazâ, de renier un enfant, de

le chasser et de le déshériter.

Ce que nous venons de dire s'appliquait aux seuls enfants légitimes

et adoptifs, car les enfants nés hors mariage (!|) n'appartenaient pas au

père, mais, sauf convention spéciale, à la mère et à sa famille. Or étaient

enfants légitimes du mari, suivant le droit malgache, à moins qu'il ne

les désavouât, tous les enfants d'une femme mariée (5) nés depuis la célé-

bration du mariage jusqu'à ce que, légalement répudiée ou divorcée, elle

"> Les derniers souverains merinâ ont

interdit ces sortes d'engagements.

(2
> Chez les Sakalava, lorsque l'un de

nons se trouvait sur la côle ouest de i8G6

à 1870, les enfants d'un homme qui avait

volé un bœuf, ainsi que ceux des gens en

ayant mangé même sans savoir qu'il avait

été volé, élaienl passibles, si le vol ne se

découvrait qu'après la mort de leurs parents,

d'être vendus comme esclaves s'ils ne pou-

vaient en payer la valeur.

(3) Aussi les fiançailles d'enfants en bas

âge étaient-elles fréquentes en Imerinâ afin

de protéger la personne et les biens des

mineurs contre une condamnalion. tou-

jours à craindre, frappant les biens et la

personne du père ainsi que ceux de ses

femmes et de ses descendants. Des enfants

fiancés et dotés étaient, de ce fait, éman-
cipés, quel que fût leur âge, et formaient

une famille nouvelle que n'atteignaient plus

les peines prononcées contre leurs parents.

'
4

' Zana-dranilrâ , zakna aminambina , etc.

' 5 ' Excepté dans certains cas spéciaux :

chez les Merinâ, par exemple, quand des

parents donnaient leur consentement au

mariage de leur fille, ils avaient le choit

— et ils en usaient fréquemment — de

spécifier dans le contrat qu'ils faisaient avec

leur gendre que le premier ou les deux

premiers nés n'appartiendraient pas à leur

père, mais à leurs grands-parents ma-

ternels : on les appelait zaza ampimihirâ

[litt. : enfants qui se suffisent pour s'amu-

ser], même lorsqu'il n'y en avait qu'un;

quelquefois le père se refusait à les livrer,

et les grands -parents les réclamaient par

la voie juridique, nanara-jazâ comme ils di-

saient. — Chez les Merinâ, les Sakalava et

d'autres, un mari qui répudiait sa femme,

nisaobady, nanito vaïy, pouvait poser la con-

dilion que le premier ou les deux premiers

enfants qu'elle aurait dans l'avenir lui ap-

partiendraient.



ETHNOGRAPHIE. 307

eût l'autorisation de se remarier, non seulement lorsqu'il l'avait épousée

enceinte des œuvres d'autrui, ce qui était fréquent (1)
, et naturellement

pendant qu'elle faisait ménage commun avec lui, mais aussi lorsqu'elle

faisait ménage à part, peu importait le temps écoulé depuis la sépara-

tion effective : c'est ainsi que les douze enfants de Rasoaray, sœur des

premiers ministres Rainivoninahitriniony et Rainilaiarivony, quoique aban-

donnée par son mari Rainimaharavô peu de temps après son mariage,

n'en furent pas moins les enfants légitimes de Rainimaharavô (2)
. Les en-

fants d'une veuve à qui la famille du défunt n'avait pas donné l'autori-

sation de se remarier étaient toujours considérés comme enfants du

défunt, quel que fût le temps écoulé depuis la mort du mari, et apparte-

naient à la famille paternelle (3)
; ces enfants, qui étaient en réalité adul-

térins, étaient traités tout comme les enfants vraiment légitimes.

Au point de vue de la caste, la généalogie s'établissait presque toujours

par les femmes : ainsi, en Imerinâ, l'enfant d'une hovâ, d'une libre, ma-

riée à un andrianâ, à un noble, ou d'une noble des castes inférieures

avec un noble des castes supérieures, suivait la condition de sa mère (4
>.

Les enfants des reines et des princesses faisaient toujours partie de la

f1
' A moins toutefois que les parents

d'une fille ou d'une veuve enceinte qui était

demandée en mariage ne missent comme
clause à leur consentement que cet enfant

leur appartiendrait, manamton-jazâ , comme

ils disent; mais, quand le mariage avait eu

lieu sans restriction, que l'on sût ou que l'on

ne sût pas à ce moment que la femme était

enceinte, l'enfant à venir appartenait sans

conteste au mari.

(2) Mais il est juste de dire que, dans

cette circonstance, cette paternité, quoique

parfaitement légale, n'était pas tout à fait

volontaire et était imposée par la reine Ra-

soherinâ.

<3 ' Du reste , les Malgaches croyaient que

,

dans certaines circonstances, un mari dé-

funt venait faire une visite nocturne à sa

^euve. — Chez les Betsileo, si une femme

accouchait peu de temps après avoir été di-

vorcée et n'était pas remariée, son ex-mari

avait le droit de réclamer l'enfant comme
sien en faisant une visite à la mère le jour

même de la naissance et en lui donnant une

volaille ou quelque autre petit cadeau.

'''' rrKaravatô, qui a été mon serviteur

dévoué pendant mes voyages à Madagascar,

avait épousé une antandonakâ , c'est-à-dire

une esclave du roi antanosy Razomanery,

dont il a eu un fils, né esclave comme sa

mère, et de laquelle, suivant le droit coutu-

mier malgache, il suivait la condition. Il a

dû le racheter moyennant sept hœufs donnés

au roi, et il en a tué un huitième sur la

place publique pour annoncer au peuple que

son enfant était désormais libre n (Notes

de voyage manuscrites de A. Grandidier,

1868).

3 9 .



308 MADAGASCAR.

famille royale, quels que fussent leurs pères (1)
, tandis que les enfants

que les rois et les princes avaient avec des femmes d'une condition infé-

rieure ne pouvaient prétendre à une situation supérieure à celle de leurs

mères (*)

Etant donnée l'organisation de la famille à Madagascar telle que nous

lavons indiquée, il n'y a pas lieu de s'étonner que le droit coutumier

malgache n'établisse pas de différences entre les enfants légitimes et les

enfants naturels, entre les tena zanaka marina ou anak'aminy valy heny,

les enfants issus d'un mariage régulier, et les zazasary ou zanadra-

nitrâ comme disent les Merinâ, les anak'amontô ou anak'amin-tsy heny

comme disent les Sakalavâ, c'est-à-dire les enfants nés hors mariage :

ceux-ci étaient toujours les bienvenus dans leur famille maternelle et

ils héritaient de leurs auteurs tout comme leurs frères et sœurs légi-

times, sauf dans une certaine mesure chez les Merinâ depuis Andria-

nampoinimerinâ, lequel a ordonné, au commencement du xix
e

siècle,

que les enfants illégitimes, non régulièrement adoptés, n'auraient pas

droit à l'héritage de leurs parents. Du reste, chez toutes les peuplades

malgaches (3)
, un enfant né hors mariage était d'ordinaire adopté par son

grand-père maternel, de sorte qu'il était tout à la fois fils et frère ou fdle

et sœur de sa mère. Quant aux enfants nés d'esclaves concubines de leur

maître, aux zana-tsindrifé, suivant l'expression des Merinâ, ou anak'amin-

tsindranô comme on dit dans les provinces des côtes, ils n'avaient pas

le droit de participer à l'héritage de leur père (4)
, et ne pouvaient pré-

(1) On sait que Radama I
er

est mort le

97 juillet 1828, laissant le trône à sa

femme Ranavalonâ I
r
°, et que leur fils (!)

Radama II est né un an après, à la fin de

1829. — Chez les Merinâ comme chez les

Juifs (loi lévitique), lorsqu'un frère aîné

mourait sans enfants , son cadet devait épou-

ser sa veuve, et les enfants nés de ce ma-

riage étaient réputés enfants du mort.

I
2

' Chez les Antanalâ, cependant, dit-on,

l'enfant qu'une princesse avait eu avec un

libre suivait la condition de son père.

(3) Cependant il a été dit à l'un de nous,

lorsqu'il voyageait dans le pays mahafaly,

que les femmes de ce pays faisaient exception

sous ce rapport, que, lorsqu'elles avaient un

enfant sans être marie'es, elles n'étaient pas

autorisées à l'élever et que, si le père ne le

reconnaissait pas, il était abandonné à qui

voulait faire le soronâ, l'adopter.

I
4

) Andrianampoinimerinâ a même dé-

crété qu'ils seraient vendus comme esclaves,

s'ils tentaient frauduleusement de s'en faire

adjuger une part.



ETHNOGRAPHIE. 30»

tendre qu'à ce qui leur était donné ou légué nommément par leur père.

ig° De l'adoption. — Au même rang que les enfants légitimes ve-

naient, dans la famille malgache, les enfants adoptifs, car, à Madagas-

car, l'adoption confère les mêmes droits et les mêmes prérogatives et,

d'autre part, comporte les mêmes obligations morales et matérielles que

la parenté naturelle (1)
; toutefois elle n'était pas valable quand elle était

faite, suivant l'expression malgache, an-doharianâ [litt. : en haut de la

cascade (au moment où l'on va tomber dans le gouffre)], c'est-à-dire dans

la quinzaine qui précédait la mort de l'adoptant, car a- il ne faut pas que

des manœuvres de la dernière heure entreprises par des gens sans scru-

pules sur des malades n'ayant plus l'entière possession de leurs facultés

puissent léser les faibles et les orphelins » (2)
.

Que l'on eût ou que l'on n'eût pas d'enfants, l'adoption a été de tout

temps une coutume très répandue dans toute l'île de Madagascar, mais

surtout lorsqu'on n'avait pas d'enfants, pour continuer sa famille, avoir

des héritiers qui pussent accomplir les rites sacrés des funérailles et

assurer le culte des ancêtres, et aussi, chez les Merinâ, pour ne pas

laisser tomber ses biens en déshérence, l'hérédité collatérale n'existant

pas chez ceux-ci pour un grand nombre de clans (3)
. Il n'est d'ailleurs pas

(I) L'adopté hérite de l'adoptant dont il

est regardé comme enfant légitime, mais

l'adoptant n'a aucun droit sur la fortune de

l'adopté. Quant aux effets au point de vue

de l'empêchement au mariage, ils sont les

mêmes que pour les enfants légitimes, au

moins à l'égard des proches parents.

Il n'est pas sans intérêt de faire remar-

quer que, dans le Hedjaz, avant la promul-

gation de la Sourate iv Ennisa du Koran,

cette même parenté conventionnelle entre les

enfants légitimes et adoptifs était admise :

les frères adoptifs étaient assimilés aux asibs

,

ou agnats mâles, qui étaient seuls succes-

sibles.

<2 ' Ordonnance d'Andrianampoinimerinâ

de la fin du xvme
siècle (Julien, Inst. polit,

et sociales, t. I, p. 3 12). — Ranavalonâ II,

dans son code des 101 articles, a fait, en

1868, art. 73, la même défense. En 1881,

Ranavalonâ II a abaissé à une semaine le

temps pendant lequel l'adoption faite par

un mourant était nulle (art. 235 du Code

du 29 mars 1881).

f 3 ' Les Merinâ étaient en effet divisés en

deux catégories d'après leur origine (ma-

laise ou indo-mélanésienne), celle des en-

vahisseurs et celle des indigènes. Celle-ci,

qui comprenait, sauf quelques exceptions,

les Hovâ [les libres], les ZanadRalambô

[la dernière classe ou classe bâtarde de la

noblesse] et les Mainty [les esclaves], s'ap-

pelait hani-maty mombâ [litt. : ceux qui,

mourant sans héritiers directs, perdent

leurs biens] ; les six premières classes de la

noblesse, les classes réellement aristocra-



310 MADAGASCAR.

étonnant que la liberté d'adopter fût absolue (l)
et s'exerçât sans limite et

sans restriction (

'-
) chez un peuple où chacun désirait ardemment avoir

de la postérité, utile dans l'ancienne organisation sociale malgache

aux membres vivants de la famille, dont la puissance et la richesse dé-

pendaient de cette postérité plus ou moins nombreuse (3)
, et plus encore

aux parents morts, aux ancêtres, qui, suivant les idées religieuses des

tiques, auxquelles se joignaient par un

privilège spécial quelques rares familles

de ZanadRalambô et de Hovâ et les Tsia-

rondahy ou serfs royaux, s'appelaient au

contraire tsy hani-maty mombâ [qui ne

perdent pas leurs biens lors même qu'ils

n'ont pas de descendant directs] et, pour

elles, la dévolution successorale, l'attribu-

tion des biens des défunts se faisait sui-

vant l'ordre naturel de la parenté et, lors-

qu'ils ne laissaient pas de parents, entre

les membres du fokon'olonâ , de leur clan :

mais le souverain, le fanjakanâ ou l'État,

n'héritaient jamais. Pour les hani-maty

mombâ, au contraire, le souverain, le fan-

jakanâ, héritaient des biens de ceux qui

mouraient sans laisser de descendants di-

rects et sans avoir fait de testament (car

la liberté de tester était absolue), dépouil-

lant les proches parents du de cujus à leur

profit. L'adoption toutefois permettait aux

intéressés de parer à cette injustice en adop-

tant des parents, comme nous le verrons

plus loin, p. 3i3, en parlant de l'institution

de Zazalavâ : l'adoption, en effet, était une

forme de donation des biens (voir L. Aujas,

Esquisse d'une réforme de la législation

coutumière malgache des successions dé-

volues trab intestate, Bull. Acad. malgache,

1907, p. ag-35).

I' 1 Chez les Merinâ, dans les derniers

temps du moins, les parents que lésait une

adoption pouvaient faire opposition à son

enregistrement devant les autorités, mais

c'était la cause de procès longs et ruineux.

(2) Cependant, chez les Merinâ, un an-

drianâ [un noble] ne pouvait pas adopter

un noble d'une classe inférieure à la sienne

et, à plus forte raison, un hooâ [libre] ou

un maint?/ [un esclave], parce que les titres

et les privilèges n'étaient transmissibles

qu'entre nobles de la même classe '"', mais

la réciproque n'était pas vraie, puisqu'un

andrianâ , un hovâ, un maintij avaient le

droit d'adopter des individus de caste su-

périeure, même des ministres, même des

princes.

(3
> Quand la jeune fille malgache, ayant

usé et abusé de son corps comme l'y auto-

risent les coutumes du pays, se met en

ménage, elle y amène souvent des enfants,

zaza momba renj) [litt. : des enfants qui sui-

vent leur mère] . qui sont toujours très bien

reçus dans la nouvelle famille où entre la

mère, et que le mari — si les parents de

la femme y consentent toutefois, ce qui n'est

pas toujours le cas— élève à la qualité d'en-

fants légitimes par l'adoption. Les enfants

sont en elfet, pour les Malgaches, harenâ,

une richesse.

*) Ranavalona I'% dans son Code de i8a8, a édicté des peines sévères contre ceux qui tenteraient de cette

manière de changer de classe; les articles 3a et 33 disent que : <rLes nobles ZanadRalambô ne pourront pas

être élevés par voie d'adoption à la classe des Zanakandriamasinavalonà, et que, s'ils changent de pays pour
fusionner avec les Zanakambony et les Zafinandriandranandô, ils seront vendus comme esclaves et leurs biens

seront confisqués».



ETHNOGRAPHIE. 311

Malgaches sur Tau delà, avaient besoin, pour leur bonheur dans l'autre

monde, que leurs descendants accomplissent ici-bas certaines céré-

monies rituelles. Aussi les Malgaches adoptaient-ils des gens de tout

âge (1)
, de tout sexe (

'
2
' et de toute condition (3)

, sans que l'affection et les

sentiments v eussent le plus souvent une grande part; dans les derniers

temps, chez les Merinâ du moins, cette institution, qui, au début, avait

des effets sociaux et religieux intéressants, était devenue une honteuse

exploitation, des individus de famille obscure adoptant de hauts person-

nages dans le seul but d'avoir un protecteur puissant''
4
', et les hauts per-

sonnages acceptant ces étranges adoptions par pur esprit de lucre (5)

,
parce

qu'ils devenaient cohéritiers des biens de leurs pères adoptifs; nous en

avons connu qui avaient plus de cinquante de ces pères adoptifs et qui

trouvaient là un moyen facile d'accroître leur fortune, d'autant que.

sachant devoir en tirer profit un jour, ils procuraient à leurs c fils t: des

f 1 ' Pour qu'un enfant en bas âge pût être

adopté, il fallait le consentement de ses

parents.

'
2

' Dans la classe des hani-maty mombâ

(voir la note 3. p. 3og), un enfant pouvait

adopter son père ou un frère, et un neveu

son oncle ; car. si cet enfant n'avait pas d'hé-

ritiers directs, le père, le frère ou l'oncle

adopte's avaient droit à sa succession qui,

de cette manière, n'allait pas à l'Etat et res-

tait dans la famille. Deux époux pouvaient

aussi s'adopter réciproquement, se consti-

tuant ainsi héritiers l'un de l'autre : s'ils

avaient des enfants, le survivant prenait

dans la succession de son conjoint une part

égale à celle de ses propres enfants, mais

le mari qui avait adopté sa femme n'avait

plus le droit de la répudier.

< 3) Des esclaves adoptaient leurs maîtres

pour avoir la haute main sur leurs compa-

gnons de servitude et pouvoir les pressurer .

ils n'obtenaient guère d'ailleurs l'autorisa-

tion de se racheter ou n'étaient affranchis

qu'à la condition d'adopter leur maître,

c'est-à-dire de l'instituer héritier de leurs

biens présents et à venir.

'*' Les pères adoptifs étaient dès lors,

grâce à leur puissant fils(!), non seulement

à l'abri de la persécution des autres grands

personnages, mais ils pouvaient se per-

mettre impunément toutes les exactions '"'.

(5) A la mort de leurs pères adoptifs,

les grands se montraient si âpres au gain

que les enfants légitimes, qui étaient leurs

cohéritiers, étaient le plus souvent frustrés

de leur part de succession.

("' Voici un des mille exemptes que l'on peut ep. donner: rr Avant-hier, le 20 août 1886, écrit de Majunga

le correspondant d'un journal parisien, a eu lieu l'inhumation de Razafindandy, le commandant en chef des

troupes du Nord-Ouest, qui vient de mourir subitement. Cet officier, qui a eu récemment de graves diffé-

rends avec Ramanambizalô, le gouverneur de la province, se proposait d'aller présenter ses réclamations et

explications à la Reine et au Conseil des ministres à Tananarive. Ramanambizatô a pris les devant.?, en suppri-

mant purement et simplement son adversaire, et, comme il avait eu la bonne précaution d'adopter le fils

favori du tout-puissant Premier .Ministre Rainilaiarivony, Panuel, on ne lui a pas demandé compte de son

assassinat et il n'a été nullement inquiété.»



312 MADAGASCAR.

situations lucratives; car l'adoption d'un individu n'entraînait pas son

rejet de sa famille naturelle dont il restait toujours héritier, et, adopté par

plusieurs personnes, il devenait héritier légitime de toutes et, sans aucun

conteste, rassemblait sur sa tête tous leurs biens (I)
.

Les enfants nés hors mariage, qui étaient toujours les bienvenus dans

la famille de la mère, étaient souvent adoptés par le père de celle-ci, de

sorte qu'étant tout à la fois fils et frères ou fdles et sœurs de leur mère,

ils avaient droit à son héritage ainsi qu'à celui de leur père adoptif et

grand-père.

Des esclaves pouvaient aussi s'adopter entre eux, mais, à leur mort,

leurs biens n'en restaient pas moins la propriété de leurs maîtres, car,

disaient les maîtres, ny akondroko no mamoa [les fruits que produisent

mes bananiers (mes esclaves) sont à moi].

Il nous reste à parler maintenant d'une institution dite zazalavâ qui

remonte aux premiers temps de la monarchie merinâ. Le zazalavâ

[litt. : postérité prolongée, sans fin] est l'adoption mutuelle, réciproque,

obligatoire, imposée par un père à tous ses descendants directs; c'est,

comme dit M. L. Aujas^2
', une disposition testamentaire par laquelle un

père de famille établit entre ses enfants et leurs descendants légitimes et

naturels une adoption réciproque et illimitée, fixant les harena zazalavâ,

les biens qu'il leur laisse à charge de les transmettre par substitution aux

ayants droit : les parts revenant à des descendants mourant rr intestat r>

et sans postérité directe se trouvent de la sorte soustraits à la main-

mise ou saisie féodale; les enfants institués zazalavâ n'ont ni à accepter,

ni à refuser la disposition testamentaire de leur père dont la volonté

est souveraine. En somme, le partage de la succession paternelle se

fait comme d'ordinaire entre tous les enfants, et les successions se suc-

cèdent normalement dans la ligne directe tant qu'il y a des descendants,

mais les biens d'une branche sans enfants vont aux autres branches. Cette

(1) Julien, Inst. polit, n soc. de Madagas- effets; sa durée) et Esquisse d'une réforme

car, t. II, p. 2&5. de la législation coutumière malgache des

*
2

' De l'institution de « Zazalavâ n en droit successions dévolues trab intestat" (Bull.

malgache (son utilité; ses conditions et ses Acad. malgache, 1907, p. 23-35).



ETHNOGRAPHIE. 313

institution avait pour but de fortifier la famille, en empêchant que les

biens des ancêtres n'en sortissent, tandis qu'au contraire l'adoption faisait

souvent passer ces biens entre des mains étrangères; toutefois elle n'en-

levait pas la libre disposition des biens zazalavâ à leurs propriétaires qui

n'en avaient pas seulement l'usufruit, mais bien la jouissance pleine et

entière, car ils pouvaient vendre ou hypothéquer leur part pour leurs

besoins personnels, mais ils n'avaient pas le droit de les léguer à autrui

ni de les transférer par donation entre vifs ou par testament en dehors

de la famille, soit légitime, soit naturelle' 1
'.

L'adoption (2) ne pouvait avoir lieu que du consentement mutuel de

1 adoptant et de l'adopté ou, si celui-ci était mineur, de ses parents. Les

formalités ou cérémonies requises pour la valider consistaient en une

invocation à Dieu et aux ancêtres faite par l'adoptant ou le chef de sa

famille, en présence des parents et des autorités locales, pour leur an-

noncer l'entrée dans sa famille d'un membre nouveau, d'un enfant, invo-

cation qui était souvent accompagnée du sacrifice d'un bœuf, d'un mouton

ou d'une volaille (3)
: c'est une cérémonie à peu près analogue à celle

qu'on faisait à la naissance du premier enfant légitime; dans de longs

palabres ou discours, on priait Dieu et les ancêtres de bénir le père et

l'enfant adoptifs et d'empêcher qu'ils n'eussent des destins contraires, de

faire qu'ils se portassent réciproquement bonheur; un repas solennel ter-

minait la fête.

Chez les Sakalavâ, l'adoption avait lieu devant Yhazomanitsâ ou poteau

sacré , sorte d'autel domestique (4)
; chez d'autres peuplades , on dressait un

(1) Il était également fréquent, comme
nous le verrons au paragraphe des Succes-

sions, p. 333, que les chefs defamille fissent

à leurs enfants les recommandations sui-

vantes : « Après ma mort, mes biens ne

seront pas partagés entre mes héritiers; ce

sera toujours le plus âgé d'entre eux qui

en aura l'administration n. Cette transmis-

sion successive sur une seule tête de tous

les biens du père assurait aux aînés les pré-

rogatives de chef de famille.

F.TH.\0GI\APH1E.

I
2

' Fananganan-jazâ (qui met debout).

(3) Les Antimoronâ, comme l'a vu l'un de

nous, après avoir immolé le bœuf, recueil-

laient un peu du sang de la victime dans

un bol contenant soit du toakâ ou rhum,

soit de l'eau, où l'on plongeait une pièce

d'or, et c'est devant ce bol, tournés vers

l'Est, qu'ils faisaient la prière pour l'adop-

tion.

(*' Voir le volume suivant, au livre de la

Religion.

4o

IMI'ItlMI'.niL XATlONilE.



314 MADAGASCAR.

orim-batô, une pierre commémorative de l'événement, et, dans le centre

de l'île, on se contentait d'oindre l'enfant de graisse en prononçant

quelques paroles sacramentelles'
1

'; mais, depuis qu'à la fin du xviii siècle

Andrianampoinimerinà a créé dans l'Imerinà une administration quasi-

régulière que les Meiïnâ ont peu à peu imposée aux habitants des pro-

vinces qu'ils ont soumises à leur autorité, rr l'adoption n'a plus été régu-

lière et valable qu'après le payement du hasina vola Isy vaky [d'une

piastre] en présence du J'okon olonâ [du Conseil des notables du lieu],

d'un voamenâ [o fr. 21] comme saolr Andrianà [comme hommage au

souverain], et, pour remplacer Yorim-balô [l'ancienne pierre commémo-

rative], d'un venty [o fr. 83] ou d'un hirobô [1 fr. 2 5] aux témoins qui

assuraient la notoriété de l'acte. Toutefois, si elle avait lieu au moment

de la circoncision, il suffisait que l'adoptant payât le sikajy isan-dramjazâ

[0 fr. 626] comme hasina [comme hommage au souverain] (i)
et tuât un

bœuf dont une moitié était donnée aux membres àufokon olonâ [du Con-

seil des anciens du lieu], moitié qui, mangée par eux en commun, assu-

rait la notoriété de lacté d'adoption, tandis que l'autre moitié, appelée

sao-jazd [litt. : la bénédiction de l'enfant], était mangée par la famille w (3)
:

les enfants adoptés au moment de la circoncision portaient le nom de

zaza ampimisoratrâ. Depuis 1881, l'inscription de l'adoption est exigée

sur les registres.

H y avait encore, chez les Merina, ny zaza nalalsaka ho miaramilâ, les

jeunes gens qu'on faisait enregistrer au recrutement au lieu de ses propres

enfants, car, ainsi que le dit M. Julien w , on tenait les soldats pour enfants

des personnes inscrites comme leurs père et mère au moment du recrute-

(1
' Julien, Inst. polit, et soc. de Madagas- consentement bien entendu, pour verser

car, t. 1, p. 3 1 1, et t. II, p. 24C (*Ny zaza cette somme devient de ce fait même le

nanaterana lioso-uienaka^ [Des enfants père adoptif de l'enfant,

qu'on adopte en les oignant de graisse]). (3
) Ordonnance d'Andrianampoinimerinâ

(

'
2

' Ce sikajy isan-drainjazâ est le droit de la fin du xvme
siècle (cf. Julien, Insti-

tue chaque père d'un enfant qu'on va cir- tntions politiques et sociales de Madagascar, 1. 1,

concire doit payer au mpamorâ, à l'opé- p. 3 i 1 ).

rateur, pour les frais de la cére'monie : or (*) Inst. polit, et soc. de Madagascar, t. II,

quiconque se substitue au père, avec son p. aiG-aiy.



ETHNOGRAPHIE. 315

ment; or, quand des parents voulaient éviter à leurs fils le service mili-

taire, ils faisaient appel à des orphelins, à des enfants naturels, qui

trouvaient ainsi le moyen de se faire adopter par des parents, des

amis ou même des étrangers heureux de les substituer à leurs propres

enfants.

Une fois les formalités légales accomplies, le père adoptif frappait

légèrement de sa main droite, en signe de prise de possession, sur l'é-

paule de celui qu'il venait d'adopter et, lui soufflant au visage une gor-

gée d'eau pour le bénir, il prononçait les souhaits suivants : Foa! foa!

Mahaleova ! Mahalasana ! Hahazaka anie anarandray ! [Je te bénis ! Sois

mon digne successeur et porte dignement mon nom, le nom de ton

père!]' 1
'.

2 0° Des droits des parents sur leurs enfants, de leurs devoirs respec-

tifs et de leur affection mutuelle. — Gomme nous l'avons dit, le père

avait tous les droits sur ses enfants jusqu'à leur mariage, qui seul les

émancipait (2)
; ceux-ci, en effet, quel que fût leur âge, restaient jusque-là

sous sa tutelle, et c'était généralement lui qui, autrefois, désignait celui

de ses fils qui devait être après lui le chef de famille, mais il a été

admis dans ces derniers temps, pour éviter les dissensions qui s'ensui-

vaient, que ce serait l'aîné qui lui succéderait, ara-joky, comme disent

les Merinâ (3)
.

(1
' Nimbol Samy, in Carol : Au Pays (3)

tr Les enfants qui seront irrespectueux

rouge (le lemps, ih sept. 1897). envers leurs aîne's et les anciens, qui les

(2 ) Les Merinâ qui étaient recrutés pour offenseront par leurs paroles, seront tenus de

Farme'e étaient aussi, de ce fait, émancipés tuer un jjros bœuf pour réparer leur faute»

de la tutelle de leurs parents (a
). (Ordonnance d'Andrianampoininierinà).

!*' Chez beaucoup de peuplades, le chef de famille était te dépositaire de tous les biens mobiliers des

divers membres, enfants et esclaves affranchis; c'était à lui qu'ils remettaient tout ce qu'ils gagnaient, tous les

cadeaux qu'ils recevaient, bœufs, marchandises diverses, etc., et quand ils avaient besoin de quelques-uns

des objets leur appartenant, c'était à lui qu'ils les demandaient; ils ne faisaient pour ainsi dire jamais d'ac-

quisitions sans en avoir référé à leur père ou patron et avoir son approbation. Les femmes mariées elles-mêmes,

mariées légitimement, confiaient tout ce qu'elles possédaient en propre et tout ce qu'elles recevaient en dons

et cadeaux de leur mari ou d'étrangers, bœufs, objets divers, etc., au chef de leur propre famille et non à

leur mari. Ces chefs de famille déposaient leurs propres biens meubles et ceux des leurs en un lieu retiré, dans

une cachette que seuls connaissaient et où ils ne se rendaient le plus souvent que de nuit, quand aucun

œil indiscret ne pouvait surprendre leur secret; malgré la multiplicité et la variété des objets confiés à leur

garde, leur mémoire était impeccable.

'40.



316 MADAGASCAR.

La majorité et la minorité n'étaient pas nettement définies dans le

droit malgache ; à la mort du père étaient considérés comme mineurs

les enfants encore incapables de gagner leur vie et d'administrer leurs

biens'
11

, et dans ce cas chez les Betsimisarakâ, les Sakalavâ, les Me-

rinà, etc., ces biens étaient gérés par un tuteur pris dans la famille

paternelle, par un frère ou, à son défaut, par une sœur du père; la

tutelle ne passait à la branche maternelle que si le père n'avait pas de

parents'
2
', et en tout cas elle prenait fin dès que l'enfant, arrivé à l'âge

adulte, réclamait la libre disposition de ses biens. Dans le Sud-Est, chez

les Antifasinâ et les Zafisoronâ, c'était au contraire aux membres de la

branche maternelle qu'étaient confiés leurs intérêts, souvenir du ma-

triarcat.

Si le père avait sur ses enfa'nts une autorité que nul ne pouvait lui

contester, il leur devait en échange aide et protection, et devait subvenir

à leur nourriture et à leur entretien jusqu'à leur émancipation, qu'ils

acquéraient par le mariage, ou tout au moins jusqu'à ce qu'ils fussent

capables de se suffire à eux-mêmes. Du reste, les parents étaient maîtres

de disposer de leurs biens à leur gré, car, quoique Andrianampoinimerinâ

leur eût conseillé, «lorsqu'ils procéderaient au partage de leurs biens,

de donner au zoky, à l'aîné, ainsi qu'au fara ainâ, au dernier de leurs

enfants, un tombon-dahy, une part privilégiée, à l'aîné, parce qu'il a

assisté avant ses cadets au développement de la fortune paternelle et y a

souvent contribué, et au dernier né, au /ara ainâ [litt. : à celui qui a été

leur dernier souffle], parce qu'il est le dernier produit de leur force,

qu'il marque le terme de leur vie utile et active », ils avaient le droit

'"' Les Akani-njanaka , alao hoe zana-bo-

rona ateran-kamahana ny zanaka [les enfants

mineurs, qui sont comme de petits oiseaux

encore au nid et auxquels il faut apporter

la becquée], ou, comme les appelle An-

drianampoinimerinâ, les Atodiorukorokâ et

les Voalavo tsij mifandrakâ [ceux qui ne sont

que de simples embryons, des citrouilles

encore attachées à leur tige]. <t Ils cessent

d'être mineurs lorsqu'ils atteignent une

taille de cinq empans [1 m. 10]» (Andria-

nampoinimerinâ, in Julien, Inst. polit, et soc.

de Madagascar, t. I, p. 3io).

<2) Quand l'orphelin e'tait sans parents,

c'étaient les anciens du clan qui désignaient

un des leurs ou un ami de la famille pour

veiller sur lui, ou bien c'était le chef des

esclaves de ses parents qui en prenait soin.

Du reste, les orphelins trouvaient de suite

des personnes qui les adoptaient.



ETHNOGRAPHIE. 317

de prendre telle disposition testamentaire qui leur agréait, de déshériter

ceux de leurs enfants qui ne leur donnaient pas satisfaction et d'aug-

menter la part de ceux qu'ils jugeaient les plus dignes et dont ils n'avaient

eu qu'à se louer (1)
; mais , à défaut de dispositions testamentaires ou quand

il n'y avait pas de partage anticipé, tous les enfants légitimes ou adoptifs

et, sauf chez les Merinâ, les enfants naturels avaient droit à une part

égale de la succession.

La polygamie étant jusque tout récemment universellement pratiquée

à Madagascar, il y avait dans la plupart des ménages des enfants de mères

différentes. Quoique en apparence ils vécussent en assez bons rapports et

que leurs parents leur recommandassent, sous peine d'encourir leur malé-

diction, de ne pas se quereller et de vivre en paix, en réalité ils ne s'ai-

maient guère, aussi les appelait-on zana-draffj [les enfants des rivales, les

enfants ennemis], et, dans le centre de l'île, dans le Betsileo surtout,

les belles-mères (2
' traitaient souvent assez mal leurs beaux-fils et belles-

filles, si l'on en croit les deux dictons suivants :

Ley zaza tsy tiana ha angatrangarinny [Pauvre petit que maltraite sa

belle-mère],

Et Aza atao vonondreny hely, aza dia angatrangarina ny zaza [Ne sois

pas méchante comme la belle-mère qui tombe à bras raccourcis sur ses

beaux-enfants].

D'autre part, la répudiation ou le divorce, si fréquents à Madagascar,

ne rendaient pas la vie facile aux enfants nés d'une femme répudiée ou

divorcée, qui cependant ne souffraient pas trop de ces mœurs volages,

étant, lors de la dissolution du ménage, recueillis par la mère ou par le

père suivant leur âge et leurs préférences.

Toutefois l'amour de la famille est très développé à Madagascar, et les

enfants, silak'ainâ [litt. : morceaux de ma vie], sombiriainâ [litt. : miettes

W Valy ny anana hena , valy ny hena anana marquer par leur bonne conduite (R. P.

[litt. : les brèdes (les légumes) appellent Callet, Bull. Acad. malg. , igo3, p. ai3).

la viande, la viande appelle les brèdes (2) Mianga-janalcâ , disent les Malgaches

(les légumes)], disent les pères qui re'com- [elles montrent de la partialité', une pré-

pensent par une part d'héritage plus forte férence manifeste pour leurs propres en

ceux de leurs enfants qui se sont fait re- fants].



318 MADAGASCAR.

de moi-même], comme se plaisent à les appeler leurs mères' 1

', sont aimés,

gâtés même jusqu'à l'excès par leurs parents, les garçons étant peut-être

un peu préférés aux filles
(2)

: <-rOn leur passe tout, jamais on ne les frappe,

jamais on ne les châtie», écrivait à Fort-Dauphin en i65o l'abbé Nac-

quart; rr ils sont élevés à la grâce de Dieu, ou plutôt. . . à la diable »,

disait récemment un de nos administrateurs coloniaux. En effet, les

(I) «Tant que l'enfant est en lias âge, sa

mère veille sur lui, presque toujours avec

une grande sollicitude; lorsqu'il tombe ma-

lade, aucune démarche, aucun soin ne lui

coûtent pour obtenir sa guérison, et elle

obéit religieusement à toutes les prescrip-

tions de Yombiasy ou empirique, se privant

des aliments qu'elle aime le mieux, de

viande de bœuf, de poisson frais, de cer-

tains fruits, de certains légumes, qui res-

teront fadfj pour elle, c'est-à-dire interdits,

jusqu'à ce que Yombiasy, lui ayant fait une

marque au front avec du tanifotsy [de l'ar-

gile blanche] et ayant reçu son salaire, l'ait

relevée de son interdiction : si elle mangeait

quelqu'un de ces aliments fadij, si elle fai-

sait quelqu'une des choses défendues, et que

l'enfant vint à mourir, elle se considérerait

comme l'auteur de sa mort" (Noies de voyage

chez les Betsimisarakâ et les Sakalavâ, par A.

Grandidier, 1865-1870). Les mères mal-

gaches se plaisent à caresser leurs enfants,

à les embrasser, c'est-à-dire à frotter leur

nez contre leur visage, à aspirer leur odeur :

Manorohâ! [litt. : frotte ton nez contre le

mien], ou Eo ataovy mamy kely ! [litt. : fais-

moi une petite douceur, une petite caresse].

'2> La naissance d'un enfant est ou, du

moins jusqu'à ces derniers temps, était

toujours accueillie par les Malgaches avec

la plus grande joie, excepté quand l'événe-

ment se produisait, ainsi que nous l'avons

dit, un jour néfaste. Toutefois, les compli-

ments qu'on adresse à l'heureux père varient

d'ordinaire, chez les Merinâ, suivant le sexe

du nouveau -né : Arahaba nomen Andriama-

nitra ny fara! [Honneur à toi à qui Dieu

vient d'accorder un descendant!] dit-on,

si c'est un garçon, et souvent, si c'est une

fille, Arahaba nomen Andriamanitra lohara-

nom-pnva! [Honneur à toi à qui Dieu vient

de donner une source de postérité'!], mais

les dictons suivants : Tsara raha maniry zaza

la tera-dahy [Heureuse comme celle qui

désirait un enfant et qui met au monde un

fils], Tera-dahy, ka hilevina ao an-dringhin-

gim-bato ; tera-bavy, ka hilevina any an-tsola-

bato [Celle qui met au monde un fils a droit

à un tombeau proéminent; celle qui n'a que

des filles sera enterrée en un lieu bas] '"',

Mampitana fololra ny vehivavy, mahaosa zaza

[Si ce sont des femmes qui tiennent à la

main la torche de la circoncision, l'enfant

sera poltron], Raha vehivavy no mibaby ny

zaza, mahaosa ny zaza [L'enfant qu'on va

circoncire ne doit pas être porté par une

femme, sinon il sera poltron] (b)
, montrent

que la naissance des garçons était en réalité

accueillie avec plus de joie que celle des

filles; en effet, la fille se mariera un jour

et ses enfants ne feront pas partie de sa

famille, tandis qu'un fils est un défenseur

naturel du clan paternel et perpétuera le

culte des ancêtres.

M W. E. Cousins et J. Pabbett, Ny Ohabolan' ny Ntaolo [Les Proverbes des anciens], ri" 3a8g et 3o8o.
<
b)

H. J. Standing, Les «fady» malgaches, Bull. Acad. malg., 1906, p. i38, n°' 477 et 470.



ETHNOGRAPHIE. 319

parents sont pleins d'indulgence, de laisser-aller pour leurs enfants contre

lesquels ils ne s'irritent ni ne sévissent, ne leur reprochant même pas

de commettre des délits, notamment des vols, pourvu qu'ils ne se laissent

pas prendre; ils se bornent à les instruire des coutumes et des usages de

leur clan.

rr Les jeunes Antanosy — dit l'abbé Bourdaise en 1 654 — se laissent

conduire par la raison et sont obéissants, mais ils n'aiment pas être

rudoyés; dès l'âge de raison, leur intelligence s'ouvre et se développe

avec une rapidité qu'on ne voit pas dans notre race ... Ils sont doux et

ont un bon caractère; je ne sache pas qu'ils se soient querellés une seule

fois depuis notre arrivée; ils s'aiment beaucoup entre eux et, lorsqu'un

d'eux est malade, les autres accourent auprès de lui et l'assistent avec

un soin admirable, -n

Les membres d'une famille sont en réalité très indépendants les uns

des autres et, quoique les Malgaches ne jouissent de leurs droits qu'une

fois mariés et qu'ils restent jusque-là sous la tutelle de leurs parents,

ceux-ci n'interviennent pas d'ordinaire dans leurs actes journaliers ni

dans leur conduite (1)
, que chacun, du reste, met scrupuleusement d'accord

avec les traditions de sa famille; ce n'est que dans les occasions solen-

nelles, dans les cérémonies familiales, que s'affirment, d'une part, la

suprématie du père ou du chef de famille'
2

' et, d'autre part, la piété

filiale. Il n'existe pas moins entre tous des liens très forts.

Si les parents aiment et soignent avec dévouement leurs enfants, de

leur côté, les enfants, dont c'est du reste le strict devoir'
3
', aiment ou

''' Toutefois, lorsque l'intérêt s'en mêle,

les parents n'hésitent pas à intervenir dans

les actes de la vie privée de leurs entants.

Voir à YAppendice , n° 88.

(2
' Chez beaucoup de peuplades, Betsi-

misaraka.Mahafaly, Sakalavâ,etc.,les fonc-

tions de chef de famille passent de frère à

frère, puis au fils aine du frère aîné, etc.;

chez les Merinâ, les Antifasinâ, etc., c'est le

fils aine qui succède à son père.

<
3

' « Les enfanls doivent obéissance et

respect à leurs parents, ils doivent leur ve-

nir en aide lorsqu'ils sont dans la misère,

ils doivent les nourrir et les vêtir lorsqu'ils

sont trop vieux pour travailler. S'ils ne rem-

plissent pas ces obligations, le gouverne-

ment saisira leurs biens et subviendra aux

besoins de leurs père et mère^, ordonne la

loi merinâ; et, suivant un dicton malgache,

« mourront jeunes ceux qui, dans les fêtes

de famille, ne feront pas d'abord manger

leurs père et nierez.



320 MADAGASCAR.

plutôt respectent beaucoup leurs parents' 1
', ainsi d'ailleurs que tous les

vieillards (2) et aussi leurs aînés (3)
, car, dans leurs croyances, l'amour de

ses parents est le gage du bonheur sur cette terre et dans l'autre monde (4)

,

et ils ne craignent rien plus que la malédiction paternelle et l'exclusion

du tombeau de famille : l'aïeul est l'arbitre de tous les membres de la

famille; autour de lui se groupent, respectueux de ses avis et de ses

conseils, enfants et petits -enfants, lesquels vivent dans une sorte de

communauté qui ne prend fin qu'à sa mort.

Il y a toutefois lieu de remarquer que, chez les peuplades pastorales,

les soins donnés aux vieillards, qui cependant détiennent et ont jusqu'à

un certain point le droit de disposer des biens de leurs enfants, ne sont

pas aussi tendres ni aussi assidus que chez les peuplades agricoles qui

sont moins brutales; mais, après leur mort, ils sont vénérés, presque

(1) C'est le conseil que leur donnent les

deux maximes suivantes : Toy ny ray aman-

dreny : ny iray niteraka , ny iray niampofo ,

ka samy tiavo [Si ton père l'a engendré, ta

mère t'a bercé sur son sein; souviens-t'en,

et à tous deux montre un égal amour], et

I cloma , ry ikaky sy ineny, fa sinibc manga

roa bianareo, ka tsy misy tomba sy hala [Ayez

tous deux une longue vie, ô mon père, ô ma
mère, vous êtes pour nous comme les deux

grandes jarres où , dans les maisons, on con-

serve les provisions nécessaires à la vie de

chaque jour et qui toutes deux sont utiles :

il n'y a pas un de vous qu'on puisse chérir

plus que l'autre, qu'on puisse aimer moins

que l'autre] (W. E. Cousins et J. Paurett,

Obabohn ny Ntaoh [Les Proverbes des An-

ciens], n08 3223 et 3658).
'2 ' Dès la fin du xix° siècle, ces liens

entre les membres d'une même famille se

sont relâchés et le respect à l'égard des vieil-

lards a beaucoup diminué, au moins dans

les ports où les Européens viennent depuis

longtemps faire le commerce, l'esprit de

lucre ayant envahi leurs habitants : autre-

fois les navires ne venaient guère à Mada-

gascar que pour la traite des esclaves, et

c'étaient le roi et quelques grands chefs qui

seuls les approvisionnaient; mais, depuis

que le trafic s'est, si nous osons dire, démo-

cratisé, qu'on est venu y chercher du riz, de

l'orseille, des peaux de bœuf, des bois, etc.

,

le peuple tout entier y a pris part et sa

passion du gain a modifié ses idées et ses

traditions.

(3) Lorsque deux frères voyagent ensem-

ble, s'il y a un paquet à porter, c'est tou-

jours le cadet qui en a la charge, et il doit

marcher à la suite de sou aine, car man-

deha aloba ny zoky, mahafaty tanora , pré-

céder son aîné fait mourir jeune, ou tout

au moins on trouve des serpents sur son

chemin ( mialoha zoby , sakanan'ny bibi-

Java).

(*) ffLes enfants qui n'écouleront pas les

avis et les conseils de leurs parents et ré-

pondront par de mauvais procédés aux

bienfaits qu'ils en ont reçus [hancbi-babenâ],

seront vendus comme esclaves^ (voir la

note 3, p. 3o5).



ETHNOGRAPHIE. 321

adorés, et leurs ordres sont scrupuleusement obéis (1)
: malheur à qui se

permettrait d'insulter un de ces razanâ, un de ces ancêtres'
2
'!

Le respect vis-à-vis des parents et des aînés se manifeste dans tous les

actes de la vie : les enfants ne s'asseoiraient pas sur une natte ou, dans

l'Imerinâ, sur une chaise, si leur père était assis sur le sol même, ne

prendraient pas leur cuiller pour manger avant que leur père eût com-

mencé, ne boiraient pas avant lui, ne marcheraient pas en avant de lui,

ne mangeraient pas le vodiakohô, le croupion de volaille qui est le mor-

ceau de choix réservé aux supérieurs'
3
'. « Injurier son père ou sa mère,

dit une maxime merinâ, est un crime que Dieu et les ancêtres punissent

de la mort du fils impie et de tous les siens » [manompa ray aman-dreny,

mahalanyfara sy dimby~\.

L'amour que les Malgaches ont pour leurs mères est touchant et mérité,

car elles les élèvent et en prennent soin pendant leurs premières années

avec une tendresse, un dévouement et une abnégation réellement admi-

'*' Les uns proscrivent cerlains actes, dé-

fendent à leurs descendants cerlains ali-

ments, elc. Le souverain d'Imerinâ et les

objets qu'on lui apportait ne pouvaient pas-

ser par un certain quartier de Tananarive,

le quartier d'Ambohimanorô (au nord de

celui d'Andohalô), parce que, le roi Razaka-

tsitakatrandrianâ s'élant sauve' par là lors-

qu'il fut déposé et chassé par son frère

Andriamasinavalonà, c'est un lieu réputé

maudit pour le souverain : pour cette raison

Ranavalonâ III n'a pu assister le 10 août

1889 à l'inauguration de la cathédrale an-

glicane qui s'élève en ce lieu. — Rechab

n'avait-il pas défendu à ses descendants de

boire du vin, de semer, de planter, de vivre

dans une maison? (Jérémie, xxxv, G, 7).
(2) Cependant les membres des familles

liées entre elles parle lohateny (voir p. i3i-

1 33) ont le droit d'insulter les razanâ de

leurs familles réciproques sans encourir

aucun blâme ni aucun reproche, et ils ne

s'en font pas faute.

ETHNOGRAPHIE.

'
3

' Ils manquent d'autant moins à ces

usages que, d'après les croyances popu-

laires, des sanctions terribles sont attachées

à leur non-observation; les Merinâ, par

exemple, croyaient que mourraient jeunes

(mahafaty tanora) : ceux qui se coucheraient

dans le lit de leurs parents (raha mandnj

am-pandriany ny ray aman-dreny), qui s'as-

seoiraient sur la chaise de leur père (raha

mipetraka ambony akalana raha misy ray), qui

mangeraient le croupion de volaille, ayant

encore leur père et leur mère (raha homana

vody akoho raha velon-dray aman-dreny), qui

marcheraient en avant de leur père ou qui

parleraient, qui mangeraient, qui se lave-

raient les mains avant lui (raha mandeha,

na miteny, na mihinana, na manasa tanana

alohan ny ray), qui mangeraient dans

l'assiette de leurs supérieurs (raha miom-

bom-bary amin ny lehibe), qui construiraient

leur maison au nord de celle de leur aine

et plus haute qu'elle (raha manao trano aca-

ratry ny zohy), elc.

lUPniHEME NATIONAI F.



322 MADAGASCAR.

rables, tandis que les pères s'en occupent peu : il n'est donc pas étonnant

que ce soit sur elles que se concentre leur principale affection, ainsi que

sur leurs frères et leurs sœurs. Dans l'Imerinà, ils ont en certaines occa-

sions la coutume de leur présenter, en reconnaissance des bons soins

qu'ils ont reçus d'elles lorsqu'ils étaient enfants et qu'elles les portaient

sur leur dos'
1
', une pièce d'argent à laquelle on donne le nom de foj'o-

damosinâ [litt. : l'odeur du dos], de valim~babenâ® [litt. : la réponse de

celui (ou de celle) qui a été porté sur le dos] ou de tambi-tarimy [litt. : le

payement des soins]; chez les Betsimisarakâ , au moment de son mariage,

une jeune fille donne à sa mère un veau qu'on appelle diafotaka [remer-

ciements pour avoir été portée sur le dos pendant son enfance].

On a cependant vu des cas où un enfant ne vit pas en bon accord

avec ses parents et se dispute avec eux; les Merinâ allaient se plaindre

à YAndriambavonly, au juge du district, qui condamnait l'enfant à une

amende ou plutôt à une indemnité variant de 5o à 100 piastres, que

celui-ci payait en disant : Alaiko ny fofodamosikw vidim-babcna ! [litt. :

J'enlève l'odeur du dos, en payant le prix des soins que m'a donnés ma
mère lorsqu'elle me nourrissait]; mais, s'il ne pouvait la payer, on aver-

tissait le souverain qui le faisait vendre si ses parents le rejetaient, et le

prix était partagé entre le souverain, maître de tous les Malgaches et

de tous leurs enfants, et son père et sa mère.

Les parents bénissent leurs enfants dans les occasions solennelles, par

exemple lorsqu'ils partent au loin, lorsqu'une fille quitte la maison pater-

nelle pour se marier, au moment de la circoncision, à l'article de la mort.

Quand Ramboasalama, qui plus tard prit le nom d'Andrianampoinimerina

et réunit sous son autorité tout le centre de l'île, vint un jour faire visite

à sa grand'tante Ramorabé, la femme du roi d'Ambohidratrimô, celle-ci

lui prédit ses hautes destinées et le bénit trois fois, puis une quatrième et

dernière fois après l'avoir fait asseoir au nord du foyer, qui est la place

'*' Ce n'est pas dans les bras, c'est sur foana [litt. : prix pour avoir été porte' sur

le dos que les femmes malgaches portent le dos, sur les genoux ], vidim-damosinâ [litt.:

leurs nourrissons. prix du dos], solom-babrna [litt. : remercie-
:

' On dit encore vidim-babenâ , vidim-po- ments pour avoir été porté sur le dos], etc.



ETHNOGRAPHIE. 323

d'honneur dans les maisons malgaches. C'est le tsio-dranô ou tso-dranô

des Merina et le fafiranô des Malgaches des provinces, cérémonie qui

consiste à prendre de l'eau dans sa bouche et à la souffler au visage de

celui qu'on bénit, ou simplement à projeter sur lui quelques gouttes de

salive'
1
', en appelant sur lui la bénédiction de Dieu et des ancêtres, en lui

faisant toutes les recommandations nécessaires et en lui souhaitant tous

les bonheurs qu'il peut désirer (2)
. Les Merina, en bénissant leurs enfants,

leur disent : Foha anah'o ! [litt. : Debout, mon enfant (sois vaillant, heu-

reux)!].

Si les parents bénissent fréquemment leurs enfants, quelquefois ils les

maudissent, mitohy-anakâ [litt. : ils jettent sur eux un mauvais sort];

leur malédiction est extrêmement redoutée, car l'enfant maudit devient

un objet d'universelle réprobation, un paria, et non seulement lui-même,

mais sa descendance jusqu'à la dernière génération supportent les effets

de la malédiction lancée contre lui. H y a dans l'I merina une famille bien

connue sur laquelle pèse encore la malédiction d'un de ses aïeux : un

nommé Ramazavâ avait jadis deux fils, dont l'un se fit mendiant et vécut

pauvre et honnête, et dont l'autre s'enrichit en volant et commettant maints

crimes. Ce dernier, pris en flagrant délit, fut condamné à mort et exécuté.

Ramazavâ, ayant réuni toute sa famille autour de lui, maudit et renia so-

lennellement ce fils criminel et prononça la sentence suivante : « Quant à

vous, ses fils et ses petit-fils, si vous ne voulez pas que ma malédiction

retombe sur vous et votre postérité, il faut que, de père en fils, de mère

en fille, vous mendiiez comme l'a fait honnêtement son frère». C'est

pourquoi, aujourd'hui encore, les descendants de ce maudit, tout riches

qu'ils sont à présent, quittent leur village deux fois par an et, pour évi-

ter la malédiction de leur ancêtre, vont de ville en ville, jusque dans les

rues de Tananarive, tendant la main de porte en porte, mais, afin

de ne pas être confondus avec les mendiants vulgaires, ils demandent

(1
) On sait que la salive joue uu rôle im- le volume suivant, au Livre de la Religion,

portant dans la magie malgache comme dans (2
' Voir comme exemple, à YAppendice,

celle de beaucoup d'autres pays. Voir dans n° 89, le texte d'une de ces be'nédictions.

4i.



324 MADAGASCAR.

l'aumône d'une manière particulière, chantant sur un ton spe'cial certaines

paroles que les garçons et les filles de leur clan apprennent dès qu'ils

commencent à parler^1
'.

Nous raconterons encore la scène suivante à laquelle a assisté en 1887,
chez les Barâ de Raihandry, le Rév. Nielsen-Lund, missionnaire norvé-

gien (2)

, et qui montre bien l'effet terrible produit sur l'esprit des Mal-

gaches par la malédiction des parents : une discussion s'était élevée entre

une vieille femme et son fils au sujet de la matière dont était fait le

verre, la mère prétendant opiniâtrement qu'il était fabriqué avec du

papier, et le fils le niant non moins énergiquement. Furieuse d'être con-

tredite, la mère jeta à la tête de son fils son lamba, que celui-ci lui avait

donné, s'écriant : crFils dénaturé, tu me déshonores, va-t'en! je ne te

reconnais plus pour mon enfant!» A ces mots, le fils arma le fusil que,

comme tout Barà, il avait à la main, et, dirigeant le canon contre sa

poitrine, il mit un orteil sur la gâchette dans l'intention de se tuer;

sa femme, se jetant sur lui, l'en empêcha.

En effet, l'enfant maudit, rejeté par ses parents naturels ou adoptifs,

est non seulement proscrit, chassé de la famille, déshérité, obligé fie

vivre à l'écart des siens [atao afo tokana (à un foyer solitaire)] et aban-

donné par tous dans la peine comme dans la joie [tiy iaraha-mifaly , tsij

vonjena am-pahoriana], mais le tombeau où reposent ses ancêtres, et où

les Malgaches regardent comme le bien suprême d'être enterrés, lui est

aussi à toujours fermé [tsij alevi-maty (mort, ses parents ne l'ensevelissent

pas)].

Le fanarian-jaza ou rejet d'enfant (3) donne lieu chez les Merinâ à

(1) R. V.Asw al, Vingt ans à Madag., p. 187.
'2

' Norsk Missionstikende , et Travels among
the wild tribes in the South of Madagascar,

Antananarivo Annual , 1888, p. 443.
'> Dans les derniers temps de la monar-

chie merinâ, le rejet d'enfant, arizazâ, qui

jadis dépendait uniquement de la volonté

des parents, ne pouvait plus se faire non
seulement qu'après avis du folcon'oîonâ, des

notables ou anciens du clan, mais aussi

du mpiadidy ou gouverneur qui devait le

faire inscrire sur le registre de l'état civil,

après le versement, comme pour tout acte

officiel, d'une piastre comme hasin' Andrianâ

pour valider l'acte, d'un voamenâ[o fr. 21]

comme saotr Andrianâ ou hommage au sou-

verain , et d'un ventij
[
o fr. 83 ] ou d'un kirobô

[1 fr. a5] aux témoins pour remplacer l'onm-

balô; il n'avait plus d'ordinaire les effets ter-

ribles de la malédiction.



ETHNOGRAPHIE. 325

l'érection d'un orim-balô ou pierre commémorative érigée en témoignage

du changement advenu dans la famille; la coutume exigeait l'inter-

vention dufokoriolonâ, des anciens du clan, car, a dit Andrianampoini-

merinâ, rr la colère est une mauvaise conseillère et, avant de prendre

une décision aussi grave, il est bon de réfléchir; le cœur des hommes est

comme un vase où l'on fait bouillir de l'eau, qui se calme dès que le feu

tombe. Le temps et la réflexion portent conseil

»

(l)
. Les rejets faits crin

extremis », an-doharianâ [litt. : en haut de la cascade] comme disent les

Malgaches, c'est-à-dire dans la quinzaine qui précédait la mort (2)
, étaient

nuls et non avenus, ce les manœuvres de la dernière heure faites par des

gens sans scrupules pouvant léser des enfants parfaitement innocents » (3
>.

Ce rejet, sur lequel le père pouvait revenir quand il voulait, avait

souvent de bons effets et changeait les mauvaises dispositions de l'enfant

qui, aux prises avec les difficultés de la vie telles qu'elles étaient à Mada-

gascar pour un être chassé de sa famille, s'amendait et demandait à ren-

trer en grâce. Lorsque le père et la mère n'étaient pas du même avis,

c'était naturellement celui du père qui l'emportait, mais la mère avait

le droit de donner ses biens, en totalité ou en partie, à son enfant avant

qu'il quittât la maison paternelle. Quand le père était mort, la mère

pouvait rejeter son enfant, mais ne pouvait lui enlever sa part de l'héri-

tage paternel. Le droit de cr rejet» n'appartenait qu'au père et à la mère,

mais pas aux grands-parents, même lorsque l'enfant était orphelin'
4
'.

Chez les autres peuplades, jusqu'à notre prise de possession, le droit

de rejeter un enfant était d'ordinaire dévolu aux parents, auxquels il suf-

fisait, après avoir énuméré les méfaits de l'enfant, de déclarer devant

(1) Toutefois, chez les Merinâ, tes jeunes

gens que des parents adoptaient au moment
du recrutement pour les substituer à leurs

fils le'gitimes (voir p. 3i4-3i5) ne pou-

vaient èlre rejetés, car, sans cette restric-

tion, beaucoup de ces recrues eussent l'ait

un marché de dupes.

&î Le Code de 1881 a abaissé ce temps

à une semaine (art. 235).

(3) Voir Julien , Inst. Madag. , t. II
, p. 226.

(4 ) De même, le chef de la communauté

dite ko-drazanâ (voir S Succession, p. 333)

ou zazalavâ (voir S Adoption
, p. 3 1 2-3 1 3

)

,

qui tenait lieu de père et de mère à ses

membres, ne pouvait en rejeter un du sein

de la famille qu'après lui avoir donné la

part d'héritage qui lui revenait légitime-

ment dans la succession de ses parents.



326 MADAGASCAR.

témoins et en présence du chef du village qu'il ne faisait plus doréna-

vant partie de leur famille; nui n'était admis à discuter la valeur des

reproches adressés à l'enfant coupable et ne pouvait faire opposition à

à la sentence (l)
. Chez les Sakalavâ, si l'enfant que ses parents voulaient

rejeter n'était pas en état de se suffire à lui-même, après avoir fait con-

naître publiquement leur volonté et avoir avisé de leur décision le

mpanjakâ, le roi, ou son mpifehy, son lieutenant, ils ne le chassaient de

leur maison que lorsqu'il était capable de travailler et lui remettaient

alors une marmite, une pioche et une pelle pour lui permettre d'assu-

rer son existence. Comme chez les Merinâ, lorsqu'un enfant n'était rejeté

que par un seul de ses parents, il n'était déchu que de la succession de

celui-là.

Le rejet d'enfant avait, du reste, lieu très rarement (2)
: les causes étaient

le refus d'obéissance, un caractère pervers, la violation des coutumes du

clan'
3
', l'horoscope ou les prédictions des mpanandrô, astrologues, ou des

ombiasy, devins'
4
), et il était tantôt conditionnel, et dans ce cas, si l'en-

fant montrait du repentir et se réhabilitait par une conduite meilleure,

il pouvait être admis à rentrer dans le giron de sa famille, tantôt définitif

,

et dès lors il était déconsidéré à jamais, n'avait plus rien à attendre de

ses parents soit pendant leur vie, soit après leur mort, et il lui fallait

quitter son village natal.

Quelquefois les parents, sans renier ou rejeter des enfants dont ils

(1) Dans le Sud-Est et ailleurs, du reste,

il était assez d'usage que les notables du

clan e'missent leur avis et donnassent un

conseil, mais ils n'avaient pas le droit d'im-

poser leur opinion.

I
2

' Voir à VAppendice , n° 90.

!
3
' En effet, le clan excommuniait ceux

de ses membres qui contrevenaient aux

prescriptions et aux usages des ancêtres,

par exemple ceux qui commettaient un in-

ceste '
a
', à moins que l'inceste ne fût dans

les coutumes de leurs ancêtres, comme
c'e'tait le cas chez les Onjatsy du Nord, les

Antanibahoakâ. les Antanosy (autrefois) et

dans certaines familles du Ménabé.
' 4 ' Quelquefois on rejetait l'enfant avant

sa naissance, nanarij an-lawntj [pendant la

grossesse de la mère].

(,) Les relations incestueuses, considérées comme telles même entre cousins et cousines (du côté maternel)

d'un degré même éloigné, et qui jadis étaient punies de mort ou dont les coupables étaient au moins

rejetés (arianû) du sein de la famille, devenaient plus fréquentes entre cousins et cousines, lorsque

l'un de nous se trouvait à Madagascar de 1 865 à 1870, et n'étaient plus considérées comme aussi cri-

minelles.



ETHNOGRAPHIE. 327

étaient mécontents' 1

', se contentaient de les tenir à l'écart afin de pouvoir

conserver dans la famille les enfants qui naîtraient d'eux.

Ce ne sont pas, du reste, seulement les malédictions des parents que

redoutent les Malgaches, ils ont une terreur superstitieuse des impréca-

tions que lancent contre eux leurs ennemis, surtout lorsqu'elles sont

accompagnées d'un geste comminatoire, et dont ils cherchent par des

pratiques magiques à détourner les effets, qu'ils considèrent comme dan-

gereux. La tradition rapporte que le roi merinâ Razakatsitakatrandrianâ,

qui régna de 1695 à 1696, et que sa méchanceté et sa mauvaise

conduite faisaient détester de tous, trembla et pâlit lorsqu'un de ses

chefs lança contre lui des imprécations terribles, secouant en même

temps son lamba pour en augmenter la force; il consulta les devins pour

connaître les moyens d'échapper aux maux dont il venait d'être menacé,

mais, peu après, il fut déposé et s'enfuit à travers le quartier d'Ambohi-

manorô, devenu depuis lors taboue pour les souverains merinâ comme

nous l'avons dit plus haut'2
', et son frère Andriamasinavalonâ prit le pou-

voir à sa place.

2i° De l'éducation des Malgaches. — L'éducation donnée par les

Malgaches à leurs enfants, à l'exception d'un petit nombre d'habitants

du centre de l'île que les missionnaires cherchent depuis près d'un siècle

à civiliser et à christianiser, n'avait d'autre but que la satisfaction des

besoins de la vie matérielle; les parents se préoccupaient de subvenir à

leurs besoins physiques et de les initier aux travaux et occupations indis-

pensables à leur existence'
3
', mais ils négligeaient à peu près complète-

ment le côté moral, excepté en ce qui touchait les lilin-drazanâ , les coutumes

des ancêtres'
4
'. Pourquoi, du reste, se seraient-ils préoccupés de l'amélio-

' Voir pour les noms qu'on donne à ie présent et l'avenir, et l'art de mikabary,

ces enfants YAppendice, n° 91. c'est-à-dire de prononcer des discours pu-
is) Voir la note 1, pi. 32i. Llics, lui apprend à mentir au mieux de

f
3
' La science divinatoire du sikilij et l'art ses intérêts,

oratoire dans les Icàbary ou assemblées pu- '*) Voici, par exemple, l'éducation mo-
bliques sont parmi les matières principales raie (!) que donnent à leurs enfants les Bara

de l'éducation d'un bon Malgache; en effet, qui sont, il est vrai, l'une des peuplades

le sil.ily lui permet de connaître le passé, de Madagascar les plus barbares et les plus



328 MADAGASCAR.

ration morale d'êtres dont tous les actes, bons ou mauvais, étaient, d'après

leurs croyances, dus non à leur volonté, à leur libre arbitre, mais au sort

aveugle et sourd, au vintanâ comme disent les Malgaches, au ce fatum»

comme disaient les Anciens?

A Madagascar, l'enfant apprend la vie sans maîtres, en regardant ce

qui se passe autour de lui et imitant ses parents : ceux-ci sont-ils agri-

culteurs, dès qu'il peut marcher, leurs fils reçoivent une petite pioche,

angady kely, avec quoi ils s'amusent à travailler la terre; sont-ils pas-

teurs, ils vagabondent à la suite des troupeaux de bœufs, gardant les

veaux et apprenant ce qu'il leur est nécessaire de savoir pour devenir

un jour riches en bétail; sont-ils borizanô, porteurs de paquets, ils s'ha-

bituent, en jouant, à en porter; sont-ils vezô, habitent-ils au bord de la

mer, ils s'essayent à conduire de petites pirogues, passant leurs journées

à barboter dans l'eau et à pêcher. De leur coté, les filles suivent partout

leurs mères, les aidant aux besognes du ménage dans la mesure de

leurs forces et s'essayant peu à peu aux occupations qui incombent aux

femmes tant aux champs que dans la maison.

Les jeunes Malgaches sont en général fort intelligents; ils ont l'esprit

vif, et leur faculté d'imitation et d'assimilation est remarquable. Au com-

mencement du xvii
e

siècle, le B. P. Mariano, missionnaire portugais,

écrivait, ainsi que nous l'avons relaté plus haut : rrLe jeune prince anta-

nosy, âgé de douze ans, que nous avons emmené à Goa, avait l'esprit si

vif et si ouvert, qu'en moins de deux heures il a appris à connaître toutes

les lettres de l'alphabet, et il avait un si bon caractère et de si bonnes dispo-

sitions qu'il n'y avait jamais besoin de lui répéter deux fois la même chose... »

et, parlant plus loin des enfants sakalavâ du Ménabé, il disait qu'rrils

superstitieuses : wCe sont les mères, dit ses cuillers, vases et assiettes, ni passer par-

le Rév. J. Richardson, qui sont chargées dessus le corps d'une autre personne, ni

d'instruire leurs enfants de leurs devoirs toucher la figure de quelqu'un avec un coin

sociaux, et elles leur apprennent ce qui de son lamha, etc., car, quiconque commet

est faly, ce qui est formellement interdit l'une de ces fautes, on peut dire l'un de ces

sous peine de châtiments sévères, notam- crimes, lorsqu'il a l'âge de porter la sagaye,

ment qu'il ne faut, sous aucun prétexte, est passible d'une amende d'un bœut. et,

s'élendre sur le lit d'aulrui ni se servir de s'il ne peut payer, on le lue»».



ETHNOGRAPHIE. 3:29

apprenaient facilement ce qu'on leur enseignait, faisant preuve de beau-

coup de bonne volonté et y apportant beaucoup d'attention . . . Malheureu-

sement, ajoutait-il, les parents ne se préoccupent guère de l'éducation de

leurs enfants qu'ils laissent vagabonder à leur gré, de sorte qu'ils sont, dès

leur jeune âge, effrontés et libertins
{l]
.» Encore aujourd'hui, les parents,

dont les soins se réduisent le plus souvent à donner à leurs enfants la

nourriture et, de temps en temps, un peu de toile pour se vêtir, ne les sur-

veillent pas, leur laissant faire toutes leurs volontés (2)
, ne leur infligeant

pour ainsi dire jamais de correction (3)
, ne les réprimandant ni lorsqu'ils

mentent, ni même lorsqu'ils volent
[U]

, de sorte qu'ils vivent et grandissent

dans l'oisiveté, sans contrainte ni direction réelle. Cette vie libre où se

développent tout à leur aise leurs quelques qualités et leurs nombreux dé-

fauts naturels, les débauches prématurées si universelles dans ce pays (5)

,

M A. et G. Grandidier, Coll. Ouvr. anc.

Madagascar, t. H, 16 14, p. qZ, et, 1616,

p. 260 (note) et a3i.—-Un chef de traite

hollandais, J. Blank, constatait de même
que les habitants de la côte Sud-Ouest ne

donnaient aucune instruction à leurs en-

fants, quoiqu'ils semblassent intelligents

{loc. cit., t. III, p. 3i 2); et Drury dit éga-

lement, au commencement du xvme
siècle,

que "jamais les Sakalavâ ne contrarient les

inclinations de leurs enfants^.

(2) te Sachez, a dit Andrianampoinimerinâ,

vous qui tuez des bœufs sur la place du

marché pour en débiter la viande, que les

enfants en peuvent prendre de menus mor-

ceaux; ne vous fâchez pas contre eux et ne

les frappez pas avec votre couteau, car, je

vous le dis, s'il vous arrive de les blesser

et que leur sang coule, vous encourrez la

peine de mort. S'ils prennent de trop gros

morceaux, contentez -vous de leur donner

une paire de soufflets. . . Et, comme du

reste vous vous faites souvent aider par

eux, ne vous mettez pas en colère parce

qu'ils vendront les morceaux qu'ils ont pris,

mais qu'ils doivent détacher avec de petits

couteaux, car, s'ils se servaient d'un cou-

telas, ce serait un vol et je les punirais. »

Enthousiasmée, l'assemblée s'écria tout

d'une voix : « Notre roi n'est pas un homme,
c'est un Dieu descendu du Ciel qui voit

jusqu'au fond de nos cœurs! — Je ne suis

pas un Dieu, répliqua Andrianampoinime-

rinâ, mais Dieu, à qui je dois ce royaume,

m'a donné un esprit supérieur pour le gou-

vernera (R. P. Callet, Tantavanny An-

driana).

<3) Excepté lorsqu'ils sont irrespectueux

et désobéissants envers leurs parents, ce

qui entraine d'ordinaire le rejet du cou-

pable, et, d'une manière générale, lors-

qu'ils violent les lïlin-drazanâ

,

les ordres, les

coutumes des ancêtres.

'4 ) Pourvu qu'ils ne se laissent pas

prendre en flagrant délit : ce n'est pas en

effet le vol qui, à leurs yeux, est blâmable,

lorsqu'il a lieu, bien entendu, au préjudice

de gens étrangers à la famille, au clan,

mais la maladresse.

( 5) Filles et garçons sont en réalité aban-

donnés à eux-mêmes, couchant souvent

dans une dangereuse promiscuité, libres

ETUNOGHAPHIE. 4a

I M IT. IMI 1.11. S AI'li>1AI.L



330 MADAGASCAR.

l'absence de responsabilité morale sont cause que leur intelligence, si vive

dans le jeune âge, s'obscurcit vers les 12 ou 1 h ans et que leurs qualités

natives ne donnent pas ce qu'on serait en droit d'en espérer; et cependant,

chez la plupart des Malgaches, surtout chez ceux qui habitent le centre

de l'ile où la lutte pour la vie, plus âpre que sur les côtes, les a depuis

longtemps habitués à un travail plus assidu, on trouve le désir de s'in-

struire et les jeunes gens sont réfléchis et attentifs aux leçons qu'on leur

donne.

En tout cas, les sentiments d'obéissance (1)
, de respect, de dévouement

pour leurs parents sont des vertus naturelles aux jeunes Malgaches : un

enfant qui se permettrait de proférer des injures à l'adresse de son père

ou de sa mère ou de les maltraiter, ce qui a toujours été fort rare, serait

chassé ignominieusement de la famille et même autrefois eût été puni

de mort.

Les Merinâ avaient toutefois certains principes d'éducation qui n'exis-

taient pas chez les autres peuplades, et ils nommaient zazafanatrâ les

enfants dont la conduite laissait à désirer et qu'il fallait admonester fré-

quemment. Voici quelques-unes de leurs maximes à ce sujet : rr Notre

enfant ne sait pas encore ce qu'il peut et doit faire, disaient les parents,

il est encore inconscient; il faut que nous éveillions son esprit et que nous

lui apprenions à agir correctement (2) w; cr II ne faut pas laisser sa femme

et ses enfants dépenser à tort et à travers, de même qu'il ne faut pas

hésiter à museler son chien (quand il mord) (3)
, mais il faut inciter

ses enfants au bien, les faire vivre conformément à la condition et aux

de se livrer à leurs instincts précoces et

jouant aux jeux les moins innocenls. Toute-

lois, dans les familles Antimoronâ, qui des-

cendent des immigrants arabes, Anakarà,

Tsimetô. Zafimolajy, et aussi, dit-on, chez

les peuplades voisines, chez les Antisakâ

et les Anlifasinâ, « l'enfance est jalousement

protégée contre la dépravation, mais l'en-

fance seulement » (G. Julien, Inst. polit, et

soc. de Madagascar, t. I, p. /16).

'"' Car, disent-ils, atody tsy miady amam-

baiii [des œufs ne se battent pas avec des

pierres].

'
2

> Mbola tsy mahalala fomba , mbola adula

ny zana'tsiha, ka ahinina ho mahimahina hiahy

lena, saohoa mba ho hendry (R. P. Callet,

Bull. Acad. Malg., 1902, p. 1 5 1).

'
3

) Raha manarana ny vadiamanjanaka han-

drava hariana foana aminy tsy antony, dia

manarana ratsy tsy mahafehy vava n'amboa

(R. P. Callet, Bull. Acad. Malg., 190&,

p. 32 2).



ETHNOGRAPHIE. 331

moyens de leur famille, les encourager quand ils agissent bien, les répri-

mander quand ils agissent mal, n'être ni trop sévère, ni trop faible à leur

égard, telle est la règle de conduite que doit suivre un bon chef de

famille (1)
»; et Ne gorgez pas vos enfants de friandises, car alors ils feront

un Dieu de leur ventre (2)
, 55 etc. Les Ntaolô, les anciens, ne se contentaient

pas, du reste, de donner de bons conseils sur le but que doiventse proposer

d'atteindre les parents, ils y ajoutaient les moyens d'y arriver : il faut,

disaient-ils , fouetter les enfants obstinés (3) et réprimander et corriger ceux

qui ont la main prompte (au vol) (4)
. Il ne semble pas que ces tr conseils»

fussent souvent suivis.

2 2° De la successibilité chez les Malgaches. — A Madagascar, les

pères et les mères sont maîtres souverains de leurs biens : ny ray aman-

dreny masi-mandidy aminny hareny, comme l'a proclamé Andrianampoi-

nimerinâ; ils en peuvent disposer à leur gré, et les léguer aussi bien

à leurs enfants qu'à des collatéraux et même à des étrangers; mais,

dans les régions agricoles du centre de l'île, la coutume, qui n'était

pour ainsi dire jamais violée, voulait «qu'on n'aliénât pas la part de

terre reçue des ancêtres, car, disent les Merinâ, c'est là qu'on finit en se

continuant (dans ses enfants) » (5
>, et il en était de même dans le Sud-Est,

partout où la culture était continue dans les mêmes champs, qui appar-

tenaient plutôt à la collectivité, au clan ou à la famille, qu'à l'individu

qui n'en était que le détenteur, une sorte d'usufruitier : c'est pourquoi

les filles étaient souvent exclues de l'héritage de la terre, lorsqu'elles

n'étaient pas obligées de se marier dans leur clan, le sol ne devant pas

passer d'un maître à un autre : c'est le maître, comme on l'a dit, qui

passait.

En l'absence de dispositions testamentaires (/ara hafatrâ ou didim-

f 1 ' Manarana azy aminny soa , mamela azy < 3 ' Manandaly [frapper de coups qui

hiadana antonina arah'izay toetry ny sy izay marquent, battre rudement de verges] ny

ananany, tsy sakanana rahahanao soa sala- zanaka madilra (Ibid., 1903, p. 218).

nana raha manao ratsy, la entina aminy fife-
C'> Anarony zanak'areo,fafaingian'tanana

hezana antonina (Ibid., 1904, p. 32a). (Ibid., igo3, p. 2i5).

f2' Anlizy vonto mamy, manaram-pontenda <5 ' Ny tanindrazana tsy azo atao varo-maty,

(Ibid., 190^, p. 324). Ja eo no iafarana ny olona.

4a.



332 MADAGASCAR.

pananam<y i
î et de donations entre vifs (tolo-bohitra) , les enfants, légi-

times aussi bien que naturels et adoptifs, héritent d'ordinaire, par parts

égales, des biens de leurs parents'
2

' respectifs'
3

' : aussi, chez les Merina

qui partageaient les biens de la communauté acquis pendant le mariage

en trois parts, une, le fahatelontananà, pour la femme et deux pour le

mari, était-ce avec le plus grand soin qu'on procédait à ce partage afin

que les héritiers de chacun des époux pussent avoir équitablement leur

dû. Andrianampoinimerinâ a toutefois conseillé aux pères de famille

d'avantager l'aîné ainsi que le dernier né de leurs fils, pourvu qu'ils

n'eussent pas démérité, et aussi ceux des cadets qui en étaient dignes'4
'.

Perdent tout droit à la succession de leurs parents les enfants que

ceux-ci ont rejetés, arian-jazâ; le père et la mère, comme nous l'avons

vu, peuvent déshériter un enfant indépendamment l'un de l'autre'
5
'.

Nous avons exposé plus haut, en parlant de l'institution des zazalavâ^,

par quelle disposition testamentaire un père laissait ses biens à ses enfants

à charge par eux de les transmettre par substitution à leurs descendants

directs ou, à défaut de descendants directs, à leurs collatéraux, afin

(1
' Les Merina devaient avertir de ces

dispositions non seulement ies membres de

leur famille et le tompon-bodwonà , le seigneur

féodal, ou le fokan'olonâ, l'administration

locale, mais aussi le mpiadidp, le gouver-

neur. Dans les derniers temps de la monar-

chie merina, on devait même les inscrire

sur les registres administratifs. Elles étaient

du reste toujours révocables.

'
2

' Arin-tongotfaman-tanana mj kiaky sy

neny [de ce qui a été produit par les

pieds et par les mains des parents]. —
LTAntandroy répartit d'ordinaire ses bœufs

en un certain nombre de troupeaux, dont

chacun est conlié à un de ses fils qui, à la

mort de son père, en devient propriétaire,

à l'exclusion des fdles qui n'ont pas le droit

de prendre part au partage des bœufs de

la famille et qui du reste, quelle que soit

la fortune de leur père, sont livrées à leur

mari avec une unique vache pour dot. Chez

les Antanalâ au contraire, le chef de fa-

mille, lorsqu'il sent venir sa fin, a l'habitude

de partager ses bœufs entre ses héritiers

,

en favorisant l'ainé, garçon ou fille, et se

réservant seulement quelques vaches; les

Antauosy font de même, excepté pour les

rizières qu'ils conservent jusqu'à leur mort

(Cap. Vacher, Revue Madag., févr. igoi,

p. 1 1 a ).

< 3 > Ainsi, par exemple, les zaza mom-

ba renjj [les enfants de la femme qui ne

sont pas du mari et qu'il n'a pas adoptés]

avaient droit à une part du fahatelonta-

nanà de leur mère, du tiers des acquêts de

la communauté, mais ne pouvaient pré-

tendre à rien dans la succession du mari.

f*J Voir p. 3 16-3
1
7.

< 5 ) Voir p. 324-320.
< 6) Voir p. 3i2-3i3.



ETHNOGRAPHIE. 333

qu'ils ne tombassent pas en déshérence si la ligne directe venait à

s'éteindre et qu'ils fussent soustraits à la mainmise du souverain. Il était

également fréquent que les chefs de famille fissent défense de partager

leurs biens entre leurs héritiers; en outre, ils prescrivaient que l'adminis-

tration en fût toujours confiée au plus âgé d'entre eux'
1
'; cette transmission

successive sur une seule tête de tous les biens de la famille, ce ko-drazanâ

ou rohin-drazanâ [cette antique coutume, cette chaîne qu'ont rivée (aux

pieds de leurs descendants) les ancêtres] comme disaient les Merinâ,

donnait à l'aîné les prérogatives de chef de famille : il avait, vis-à-vis

de ses frères et sœurs, toutes les charges qui incombent à un père et

il les tenait en tutelle jusqu'à sa mort : il était remplacé par son cadet

immédiat (2)
.

(1) C'est ce que les Merinâ appellent t2 ' G. Julien, Inst. polit, et soc. de Mada-

akala-mifamatô [litt. : escabeaux qui sont gascar, t. II, p. 247-248. — Cette coutume

l'un sur l'autre (pour se consolider)]. existe également clans les autres provinces.





APPENDICE AU TOME II

DE L'ETHNOGRAPHIE DE MADAGASCAR.

(1) Opinions des principaux voyageurs et auteurs sur le caractère et les moeurs des Malgaches.

A. Les considèrent comme ayant un bon naturel :

Le capitaine de vaisseau portugais Jean Gomes d'Abreu, en i5o6 : ttLes habitants de Matitananâ ne sont
nullement méchants, ils sont doux et hospitaliers!! (Coll. Ouvr. anc. Madagascar, publiée par A. et G. Gran-
DiDir.n, t. I, p. 3g);

L'amiral portugais Diogo Lopez de Sequeira,en i5o8 : tt Les indigènes de Sainte-Claire [baie de Sainte-Luce]
sont doux et hospitaliers, et ceux de Matitananâ nous ont l'ait bon accueilli (foc. cit., t. I, p. 48 et 5o);

Le voyageur portugais Duarte Barbosa, en i 5i6 : «Les Malgaches sont doux, agiles et adroits à la lutte,
toujours en guerre les uns avec les autres» (t. I, p. 54);

Des corsaires français, en 1537 : ttLes indigènes du Sud-Est de Madagascar sont doux et nous ont fort
bien accueillis!! (t. I, p. 5<));

L'historien portugais Osorius, en 1674 : ttLes Malgaches sont doux et sociables!! (t. I, p. 4i);
Le voyageur hollandais Jean Hugues de Linschot, en i583 : ttLes habitants de la baie de Saint-Augustin

mènent une vie toute patriarcale, comme les patriarches dont parle l'Ancien Testament!) (t. I, p. i45);
L'amiral hollandais Et. van der Hagen, en i5qq : ttLes indigènes de la côte orientale paraissent être d'un

naturel doux et facile, curieux d'apprendre et intelligents : pendant les cinq jours que nous avons demeuré
dans la baie d'Antongil, il arrivèrent à prononcer et à retenir certains mots hollandais» (t. I, p. a58);

Des marins hollandais, vers 1G00 : ttLes indigènes de la baie de Sainte-Luce nous ont témoigné beaucoup
d'amitién (t. I, p. 266);

r

Le capitaine de vaisseau anglais James Lancaster, en 1601 : ttLes habitants de l'île de Sainte-Marie sont
doux et familiers et paraissent braves» (t. I, p. 277);

Le voyageur français Pyrard, de Laval, en 1602 : ttA Saint-Augustin, les gens sont dispos, gens d'esprit et
bien avisés» (t. I, p. 299);

L'amiral hollandais Verhuff, en 1612 : ttLes habitants de la baie de Sainte-Luce sont des gens tout à fait
doux et honnêtes avec lesquels les relations sont faciles; les femmes sont extrêmement lascives, et c'est, à leurs
yeux, un honneur d'avoir commerce avec un blanc; non seulement les maris y consentent, mais ils amènent
eux-mêmes leurs femmes aux étrangers!) (t. I, p. 484-485);

Le général de Beaulieu
,
en 1 620 : ttJe n'ai remarqué chez les indigènes de la baie de Saint-Augustin aucune

brutalité ni inhumanité; ils ont traité avec nous avec beaucoup de franchise et de fidélité , ne dérobant aucune
chose, quelque égarée qu'elle fût; ils n'ont jamais fait tort à aucun des nôtres, encore qu'ils en eussent quel-
quefois le moyen, les trouvant écartés et sans armes. Ils sont familiers et sont venus volontiers à bord, sans
crainte. Leur ayant offert, dans le but de les tromper, des chaînes d'étain faites à l'instar de celles d'argent,
à notre grand étonnement ils les ont refusées; ils avaient parfaitement vu qu'elles n'étaient pas de bon aloi»
(t. 1, p. 34g);

Le voyageur hollandais Bontekoe, en i6a5 : ttLes indigènes de la baie de Sainte-Luce paraissaient affec-
tionnés à notre nation et ils nous ont laissé entendre que, si nous voulions les aider dans la guerre qu'ils
avaient avec leurs voisins, ils feraient pour nous tout ce que nous voudrions. Ils nous ont vendu toutes sortes
de denrées, et leur roi AndriandRamakà [celui que les Portugais avaient emmené à Goa] est venu à bord et
nous a fait présent de quatre bœufs

; je lui ai donné en récompense deux mousquets ( foc. cit. , t. II , p. 370 ) ;

Le colon et chirurgien anglais Walter Hamond, en i63o : «On est étonné de trouver chez les habitants
[du Sud-Ouest] de Madagascar une certaine civilisation mélangée à leur barbarie. Ils se sont montrés à notre
égard affables, courtois et justes; nous avons demeuré au milieu d'eux pendant trois mois et ils nous ont traités
avec une grande familiarité et nous ont témoigné beaucoup d'amitié, nous demandant de les défendre contre
leurs voisins avec lesquels ils ont des guerres implacables. . . Ils sont généralement sociables et très affables;
pendant que nous avons séjourné à Madagascar, nous y avons joui d'une liberté et d'une sécurité aussi grandes
que si nous avions été dans notre propre pays. Lorsque quelqu'un des nôtres s'égarait dans la campagne,
les indigènes le ramenaient à bord sans lui faire le moindre mal. Ils sont honnêtes dans leurs transactions!
comme nous avons pu nous en assurer : ainsi, ils nous amenaient chaque jour de grands troupeaux de bœufs
que nous leur achetions à vil prix et en plus grand nombre que nous n'en pouvions consommer, si bien qu'il
nous est arrivé d'en laisser jusqu'à cent entre leurs mains afin qu'ils nous les gardent, sans grand espoir de les
revoir jamais; mais, quand nous fûmes pour partir et que nous eûmes réembarqué nos marchandises de troc,
à notre grand étonnement, ils nous les ramenèrent tous et nous aidèrent à les conduire à bord. Dans toutes
nos transactions avec eux, ils ne nous ont jamais fait tort même d'une perle de verre [!]. Le voleur, chez
eux, est puni de mort et nous avons vu[I] un père tuer une de ses filles, qui pouvait avoir une douzaine



3.36 MADAGASCAR.

d'années, parce qu'elle avait volé deux ou trois perles de verre [!]» (t. III, p. 5 et 52-53) [Et c'est ainsi qu'on

écrit l'histoire et qu'on trompe le monde! Voir plus loin ce que disent R. Boolhby et P. Waldegrave];

Le voyageur hollandais Mandelslo, en 1 63g : ttLes femmes de la baie de Saint-Augustin ont de l'esprit et

du bon sens, de sorte que les hommes ne dédaignent pas de prendre leurs conseils. Ces indigènes sont fort

libres dans leur conservation et en usent entre eux de la manière la plus familière du monde sans s'en forma-

liser. Ils sont braves et courageux» (t. II. p. 689-490);

L'amiral anglais Sir William Monson, en i64o : ttTous ceux qui ont été à l'ile de Saint-Laurent [à Mada-
gascar] savent que ses habitants sont sociables et polis, aussibien entre eux qu'avec les étrangers» (t. Il, p. 5i3);

Le R. P. Manoel Barreto, en 1667 : «Les Malgaches sont plus sociables que les Cafres» (t. III, p. 337);
L'hydrographe hollandais Jacques de Bucquoy, en 1722 : ttLes habitants de Madagascar sont tous d'un

naturel pacilique, aimables, hospitaliers envers les étrangers, désireux de connaître les mœurs et les habitudes

des autres peuples; ils sont paresseux et mènent une vie indolente et facile, à laquelle leur pays se prête

admirablement. Leur occupation et leur distraction principales sont la promenade et la chasse. . . Ils ne font

pour ainsi dire pas de commerce,. . . se contentant d'échanger des bœufs et des esclaves contre des mousquets

et de la poudre, et du bétail et des fruits contre divers objets. . . Ils exercent peu d'arts ou de métiers;. . .

tous les indigènes sont à même de fabriquer tout ce qu'exigent leurs besoins . . . Leur vie est simple et

patriarcales (t. V, p. i3s-i33);

M. de Cossigny, en 1733 : trLes Sakalavâ sont la peuplade de Madagascar la plus civilisées [!];

L'abbé Rochon, en 1768 : ttLes Malgaches sont bons et compatissants». . . tt Comme tous les sauvages, ils

sont maîtres absolus de faire ce qui leur plaît; aucune gêne, aucune contrainte n'enchaînent leur liberté; ils

vont, viennent, faisant tout ce qu'ils veulent, hormis ce qui peut nuire à leur semblable [!]. 11 n'est jamais venu

dans la tête d'un Malgache de chercher à dominer sur la pensée et sur les actions de qui que ce soit. Chaque

individu a sa manière d'être qui lui est particulière, sans que son voisin s'avise de l'inquiéter, ni même de

s'en occuper. Ces peuples sont en cela plus sages que les Européens qui ont la cruelle manie de vouloir que

tous les peuples de la terre se conforment à leurs usages, à leurs opinions et même à leurs préjugés» (Voyage

à Madagascar, p. 4i et p. 17-18);

Mayeur, le chef de traite de Benyowski, en 1777 : «Les Européens qui ont fréquenté les côtes de l'ile de

Madagascar auront de la peine à se persuader qu'il existe dans l'intérieur, à trente lieues de ces côtes , dans

un pays ignoré, environné de toutes parts de peuplades brutes et sauvages, plus de lumières, plus d'indus-

trie, une police plus active, des arts plus avancés que sur les côtes dont les habitants sont en relations con-

stantes avec les étrangers et, par ce commerce, auraient dû agrandir le cercle de leurs connaissances. Cela est

cependant» (Voyage dans l'Ancove, Manuscrits du Musée britannique et Copie de la Bibliothèque Grandidier,

p. 57). . . ttLes Hovâ n'épargnent pas leurs peines dans leurs entreprises agricoles ou commerciales, y
montrant une constance inébranlable, une activité incroyable, déployant un travail continu dans une besogne

ingrate et pénible». . . ttlls sont de mœurs douces, dociles, intelligents». . . ttToutefois ils sont voleurs au

delà de tout ce qu'on peut imaginer : ils volent leurs propres concitoyens et les vendent au premier étranger

qui se présente». . . ttLe roi d'Ancove [de Tananarive] Andrianamboatsimarofy a fait devant moi le kabary ou

palabre suivant : tt Honte sur vous, Ambaniandrô, parce que vous volez et pillez les étrangers! Aussi ne viennent-

ils pas commercer avec vous ! .le veux que vous soyez aimés et respectés des étrangers et je vous ordonne do

bien traiter à l'avenir les voyageurs, de trafiquer avec loyauté et de ne pas voler»;

Les missionnaires anglais, en 1 838 : "Il y a dans l'aspect et la physionomie des Sakalavâ quelque chose qui

prévient en leur faveur. Leur air fier et martial, leur port digne, leur regard franc et ouvert semblent les

destiner à un rôle plus haut et plus noble que celui qu'ils ont rempli jusqu'à présent. Dans les relations, ils

font montre de beaucoup de finesse avec moins de ruse ou d'hypocrisie que leurs voisins» (W. Ellis, History

of Madagascar, t. I, p. 129). . . ttLes Sakalavâ sont braves et généreux, mais indolents et peu actifs; dans la

guerre , ils sont prompts , énergiques , résolus , hardis . puis , le danger passé , ils reprennent leur vie indolente. . .

Ils ont d'ordinaire témoigné de l'amitié aux Européens dont ils reconnaissent la supériorité. Malgré leurs basses

superstitions, ils ont des qualités mentales et une intelligence qui les prédisposent à la civilisation» (/oc. cit.,

p. 128-129).. . tt Quant aux Betsileo, qui. n'ayant pas eu de relations avec les Européens, ne sont naturel-

lement pas aussi civilisés que les Hovâ, ils ont un caractère remarquablement doux et des mœurs simples;

leur maintien est modeste et ils n'ont pas l'aspect martial ni hardi; ils manquent de l'esprit d'entreprise et

de ruse qui ont fait des Hovâ les maîtres du pays; ils sont indolents et mènent une vie patriarcale, adonnés

aux paisibles travaux des champs» (loc. cit., p. 129);
M. Eugène de Frobcrville, en 1 86 1 : ttTous les voyageurs s'accordent à louer le caractère des Sakalavâ :

indolents pendant la paix, ils sont prompts à prendre les armes pour défendre leur pays contre les attaques de

leurs ennemis; ils sont braves, énergiques et résolus. Leurs qualités morales les font aimer des étrangers.

Quoique pleins de sagacité, ils sont moins rusés et moins menteurs que les autres Malgaches et surtout que

les Hovâ» (Notice préliminaire au Voyage à Madagascar de Legcevel de Lacombe, t. I, p. 16);
Le capitaine anglais J.-C. Wilson, R. N.. on i865 : trLes Sakalavâ sont la plus belle race de sauvages que

j'aie vue, supérieurs aux Hovâ au point de vue phvsique, mais moins intelligents : grands, forts, indépendants,

d'un meilleur aspect que les nègres africains; ils ont des moeurs pastorales, tirent bien et ont des maisons

propres et confortables»
[!] (Notes on the West C.iast of Madagascar, Joum. Geogr.Soc.of London, 1866, p. 266);



ETHNOGRAPHIE. 337

Le Rév. J. Sibree, en 1870 : «Les Sakalavâ sont, à toul prendre, la race de Madagascar ia plus belle au

point de vue physique, et leur esprit vif. intelligent, toujours en éveil, a des facultés remarquables» (Mada-

gascar and ils peaple, p. 375);
Le commandant autrichien Von Jedina, en 1875 : tell est certain que les Sakalavâ sont supérieurs aux

Cafres, tant au point de vue physique qu'au point de vue intellectuel; cependant, pour l'intelligence, ils ne
s'élèvent pas au-dessus des Soahilis» (Voyage de l'Helgoland, p. i5a).

B. Les dépeignent sors les couleurs les plus noiiies :

L'amiral portugais Tristan da Cunha, en ipo6 : «Les Malgaches du Nord-Ouest sont traîtres et perfides-)

(Coll. Ouvr. anc. Madagascar, publiée par A. et G. Grandidier, t. I, p. a 6-2 7 et 36);
Le voyageur florentin A. Corsali, en i5i4 : «Les habitants de Madagascar sont grossiers» (t. I, p. 52);
Le capitaine de vaisseau portugais Luis Figueira, en i5i4 : «Les indigènes du Matitananâ attaquèrent

notre fortin pour s'emparer de nos marchandises » (t. I, p. 53);
Les marins portugais échappés au naufrage des navires de Pero Vaz Roxo et de Père Annes Frances ainsi

que de ceux de La Cerda et d'Alexis d'Abreu, en 1527 : «Les indigènes de Ranofotsy ont massacré traitreu-

senient. pendant les réjouissances du Misanasaïul ou de l'inauguration de la maison du chef, soixante-dix

Portugais naufragés qui vivaient dans l'îlot du Fanjahirâ, dans l'Anosy» (t. I, p. 61);

Les Dieppois Jean et Raoul Parmenlier, en i52y : trLes indigènes de Manambolô, sur la côte occidentale

de Madagascar, attirèrent traîtreusement et massacrèrent trois des matelots des navires le Sacre et la Pensée»

(t. I, p. 78-81);

Le capitaine français Jean Fonteneau, dit Alphonse le Saintoifgeois , vers 1 539 e' en ] 5&7 ' «Madagascar

est habité par une population guerrière et cruelle. . . Les gens y sont vaillants, mais méchants» (t. I, p. 89
et p. 9.5);

L'historien portugais Diogo do Couto, en 1507 : ttLes étrangers, pour quelque motif qu'ils pénètrent dans

Madagascar, sont promptement mis à mort. . . Les Malgaches sont les plus grands voleurs et les gens les plus

cruels de toute la Cafrerie» (t. 1, p. 99 et p. 101);

Le géographe italien Porcacchi, en 1572 : «Les Malgaches sont bruts et guerroient toujours les uns contre

les autres» (t. I, p. 118);
L'historien portugais Joâo dos Santos, en 1587 : ttLes Mores du Nord-Ouest sont traîtres et perfides» (t. I,

p. 167-1 58);

L'amiral hollandais Cornelis de Houtman, en i5g5 : ttDans le Sud-Ouest, à la baie des Masikorô, trois de

nos Hollandais ont été attaqués traîtreusement et ont été pillés. . . Dans la baie de Saint-Augustin, après avoir

trafiqué amicalement avec les matelots , les indigènes ont assailli à coups de pierre et pillé nos malades qui

avaient été mis à terre, et, de trois des nôtres qui s'avancèrent dans le pays, l'un fut tué et les deux autres

furent blessés. Le lendemain, ces brigands eurent l'audace de revenir à notre camp parés des dépouilles

hollandaises, comme si de rien n'était!. . . Bien accueillis au début à la baie d'Antongil, dans le Nord-Est,

nous fûmes ensuite attaqués» (t. I, p. 173, 177, i84, 186, 190, 192, 215-217 e' 22 4);

Le géographe italien Magini, en 1 597 : ttLes mœurs des indigènes de Madagascar sont cruelles et barbares»

(t. I, p. 260);
Le capitaine anglais David Middleton, en 1607 : «Le bruit de onze coups de fusil, dont on vit en même

temps la fumée, et quelques flèches, qui vinrent tomber à la source même où se trouvaient encore plusieurs

matelots, leur firent connaître que leurs compagnons qui venaient de les quitter avaient été attaqués par les

indigènes [de la baie de Saint-Augustin] au nombre de deux cents; ils volèrent à leur secours et dispersèrent

les assaillants» (t. 1, p. 4o6);

Le capitaine anglais Richard Rowles, en 1G08 : «Les indigènes de la baie de Sadâ [de la baie de Radamà]
parurent d'abord fort honnêtes et ne marquèrent point d'éloignement pour entrer en relations avec les Anglais,

que le roi reçut avec bonté et cordialité; mais, pris dans un guet-apens, sept d'entre eux furent tués ou faits

prisonniers, et les indigènes manquèrent même de s'emparer de vive lutte du navire» (t. I, p. 423-425 et

/173-474);

Le marin anglais John Davis, en 1616 : «Les habitants de Madagascar sont d'un assez bon naturel, mais

il ne faut pas se fier à eux et il est bon de se tenir toujours sur ses gardes» (t. II, p. io2-io3);

Le colon et traitant anglais Richard Boothby, en i63o : «Tous les Malgaches [du Sud-Ouest] volent. Quand
ils rencontraient nos gens dans la brousse, tout en ne leur faisant pas de mal, ils les fouillaient et leur

prenaient les verroteries qu'ils avaient sur eux. Toutefois ils ramenaient obligeamment au navire ceux qui se

perdaient dans les bois. . . C'est grand dommage qu'un pays aussi plaisant et aussi fertile ne soit pas habité

par des gens civilisés» (t. III, p. 99 et 100);
Powle Waldegrave, l'un des douze colons anglais qui revinrent en Angleterre sur les cent quarante envoyés

en i644 par William Courteen à la baie de Saint-Augustin sous la direction du capitaine John Smart : «Nous
avons d'abord été encouragés par l'accueil en apparence bienveillant des indigènes et par leurs promesses, qui

furent ensuite reconnues trompeuses. . . Ces indigènes sont rusés et usent d'une foule d'artifices; ils ont

toujours la bouche pleine de belles paroles et prononcent des discours éloquents, où ils n'hésitent pas à faire les

promesses les plus magnifiques, si bien qu'on leur accorde créance, tandis qu'en secret ils cherchent à faire

ETHNOGRAPHIE. 43



338 MADAGASCAR.

aux nouveaux venus tout le mal possible. Je consens à ce qu'on me coupe le cou s'ils se comportent loyalement

avec des Européens pendant seulement six mois . . . Cinq des nôtres ont été tués traîtreusement et le bétail

que nous achetions nous était volé au fur et à mesure. C'est le peuple le plus faux , le plus traitre et le plus

inconstant du mondes (t. III, p. 222 et a54);

Le traitant hollandais Michel Jordis, en 1661 : «Les indigènes [du Sud-Est et d'Antongil] sont fourbes,

lâches et dissolus. Lorsqu'ils méditent quelque trahison, ils viennent offrir leurs services, rampant à terre et

disant : te Vous êtes dés Dieux! nous ne sommes pas dignes de lever les yeux sur vous, etc.», et ils protestent

qu'ils sont prêts à mourir pour vous. Mais il n'y a pas un mot de vrai dans toutes leurs protestations d'amitié»

(t. III. p. 2
() 3);

Le commissaire hollandais Jacob Granaet, en 1666 : tfLes habitants de la baie de Saint-Augustin sont

cupides, menteurs et voleurs. Ils ont cherché à nous tromper par de fausses promesses» (t. III, p. 334);
Drury, en 1710 : trLe prince Ravovâ m'a dit que les Sakalavâ étaient devenus vicieux depuis que leur pays

s'était enrichi, et que maintenant ils buvaient beaucoup d'arrack et se volaient leurs femmes les uns aux

autres» (t. IV, p. 372);
Les marins du Barneveld, en 1719 : rtTous les Sakalavâ sont d'un naturel essentiellement méchant; ils

sont menteurs, fourbes, voleurs; ils n'ont pas le moindre sentiment d'honneur, ni la moindre loyauté dès

qu'ils voient l'occasion de faire un bénéfice, si petit qu'il soit. Comme nous en avons fait l'expérience, ce

peuple se compose, sans excepter le roi et les princes, des plus habiles voleurs, des mendiants les plus

éhontés, des menteurs les plus roués et des plus fieffés coquins qui se puissent rencontrer dans n'importe

quel pays. Ils sont lâches; vils et humbles devant leurs supérieurs et même devant leurs égaux, ils se

comportent, en revanche, avec cruauté et tyrannie vis-à-vis de leurs inférieurs et des gens incapables de leur

résister. Bruyants dans leurs relations ordinaires, ils s'injurient cependant rarement et, plus rarement encore

,

se donnent des coups» (t. V, p. 2 3-2 4 );

Le commandant du Philippeaux , Caron, en 1706 : trLes gens de Tuléar sont voleurs, menteurs et

paresseux» (Journal de bord. Archives de la Marine);

-Majeur, le chef de traite de Benyowski, en 177'' : "Les esclaves d'origine sakalavâ sont les pires de tous :

inquiets, remuants, portés à la révolte, ils mettent la dissension parmi les autres passagers du bateau; les

femmes sont aussi à craindre que les hommes. Rendus aux îles, ils répugnent aux travaux de la terre; la

douceur et la sévérité sont sans effet sur eux, et l'on n'en peut tirer parti qu'en leur confiant la garde d'un

troupeau» (Manuscrit du Brilish Muséum);

Le Bron de Vexela, en 1 845 : tr Ayant invité le roi de Baly, Raboky, à visiter mon navire, ce roi s'embarqua

dans mon canot avec sa suite, mais à peine y furent-ils assis qu'une foule de Sakalavâ l'envahirent. J'eus beau

prier le prince de le faire évacuer, il ne me répondit pas; je saisis alors cinq ou six de ces intrus et les jetai

à l'eau; mes marins en firent autant, et nous pûmes quitter le rivage; mais cinq pirogues qui se trouvaient

sur le sable furent mises à l'eau, se remplirent de monde et se dirigèrent vers le navire où elles arrivèrent

avant nous. Le capitaine qui était resté à bord voulut empêcher les Sakalavâ de monter sur le navire, mais ils

grimpèrent de tous côtés et, en un instant, le pont fut envahi. Lorsque Raboky fut à bord, je fis tirer

sis coups de canon, ce qui parut l'amuser sans l'étonner, et je le fis descendre au salon, ayant soin de placer

deux marins en haut de l'escalier pour empêcher les Sakalavâ de suivre leur prince; une vingtaine forcèrent la

consigne et la chambre fut bientôt si remplie qu'on n'y pouvait respirer. J'avais eu soin de mettre des marins

sur l'arrière du navire avec leurs armes chargées, car il était prudent de prendre des mesures de sûreté, vu

la foule de sauvages en armes qui envahissaient le pont. Je fis servir au roi de la viande et lui fis boire du

madère, du frontignan, du curaçao et de l'anisette; il en but, mais il me demanda du genièvre et distribua à

sa suite toutes les bouteilles qui se trouvaient à sa portée, ainsi que le beurre, les olives, les macarons, etc.,

qui étaient sur la table, de sorte qu'ils devinrent tous je ne dirai pas gais, mais insupportables; je m'empressai

de faire servir le cale, afin de terminer le déjeuner. L'un des suivants du prince prit alors la parole : «Raboky

est content de votre réception. Maintenant qu'il a bien mangé, il veut voir les jolies choses que vous apportez».

Je leur dis de monter sur le pont, et tous se levèrent, mais, avant de quitter la chambre, ils mirent ce qui

restait sur la table au pillage, mangeant le beurre à pleine main, se distribuant les cigares, etc., sans loucher

toutefois aux couverts d'argent. Sur le pont, je fis voir au roi des armes de luxe, des parapluies en soie rouge,

des perles d'or; je lui montrai ensuite un collier de grains de corail gros comme des balles de fusil; il me
l'arracha des mains, tant il avait hàle de l'examiner, et, le mettant à son cou, il se tourna de tous les côtés

pour se faire admirer de ses sujets qui tous avaient l'air ébahis de la splendeur de leur souverain. Je dis à

Rabokv de me le rendre, il ne voulut pas et ne cessa de l'ôter, de le regarder, puis de le remettre. Je finis par

m'en saisir, mais je dus lâcher prise de peur de le casser et que les grains ne s'éparpillassent sur le pont. Je

ne savais comment le ravoir sans me fâcher, lorsque l'idée me vint de lui dire que, dans la boite que je tenais,

il y en avait de plus grands et de plus beaux; à l'instant il l'ôta et me le rendit. Mais, ne jugeant pas prudent

de faire un nouvel essai, je fis battre du tambour et sonner de la trompette, et, pendant la musique, je fis

disparaître les perles et les coraux. Puis, comme la grande quantité de liqueurs qu'ils avaient tous absorbée

faisait son effet .je me hâtai de me débarrasser d'eux en disant que j'étais trop fatigué pour leur montrer

d'autres objets, que le lendemain nous continuerions et que je porterais au roi quelques gouttes d'extrait de

rantharide, qui lui donneraient de la force et le rajeuniraient, comme j'en avais déjà donné à quelques Anta-



ETHNOGRAPHIE. 339

laotsâ [Malgaches arabisés]. Nous nous serrâmes la main et je le fis reconduire dans mon canot, pendant que

sa suite quitta le navire comme elle y était venue, en s'accrochant aux cordages du navire comme des singes;

malgré Tétat complet d'ivresse de la plupart de ces gens , ils parvinrent tous à leurs pirogues sans accident.

J'ai été bien content de m'en débarrasser aussi facilement» (Revue de l'Orient, i846, p. 299-300);

Capmartin eu i8o'i: ttLes Sakalavà cachent leur dépravation sous l'apparence de la bienveillance; ils

abordent toujours les étrangers avec le sourire de la bonté sur les lèvres, mais il ne faut pas s'y fier. Un des

officiers de notre bord qui chassait fut entouré par quatre indigènes dont l'un s'empara brusquement de son

fusil pendant que les trois autres causaient avec lui et détournaient son attention, et, sautant un petit cours

d'eau, le mit en joue; force lui fut de revenir les mains vides. Ils ont une fierté ridicule et, connaissant

quelques mots d'anglais, tous s'annoncent comme «great men», comme des hommes importants (Notes sur

la baie de Saint-Augustin, Ann. des Voyages, t. XI, i8to, p. 55 et 58);
Le capitaine anglais Vidal, en i8ai : «Ayant reçu à bord de mon navire le «Barracouta» le roi de la

baie de Saint-Augustin, le roi Baba, et quelques-uns de ses chefs et, les ayant introduits dans ma cabine, j'eus

à m'en repentir, car ils s'enivrèrent, vociférèrent et touchèrent à tout, demandant insolemment des cadeaux»

(Cap. Owen, Narrât, qf a voyage to Africa, 1 833 , t. II, p. 92);
Le peintre Coppalle, en 1820 : «Jean René, dont la conversation est aussi plaisante que son extérieur est

original, dépeint les Hovâ comme les plus rusés et les plus flatteurs des hommes, et il ne tarit pas de plaisan-

teries au sujet de leur avarice et de leur malpropreté» (Manuscrit Bibl. FroberviUe et Bull. Acad. malg., 1909,

P' a ?) ;

Vincent Noël, en i84o : ttLes Antiboinâ, rebut des Sakalavà du Ménabé et de l'Ambongô, sont moins belli-

queux; ils ont un caractère féroce, une haine profonde des étrangers, la passion du meurtre et du pillage»

(Note sur les Sakkalaves, Bull. Soc. Géogr. Paris, 2
e
série, t. XIX, 1 863 , p. 281);

Le commandant Guillain, en 18&2 : ttLes chefs subalternes sakalavà (du sud du Boinà) sont fourbes,

vaniteux, cupides, adonnés à l'ivrognerie, et se préoccupent peu de l'avenir de leur pays» (Documents sur la

côte Ouest de Madagascar, p. 267) . . . «D'après ce qu'on m'avait dit à Nosy bé au sujet des Sakalavà de

Tafikandrô [du Boinâ], je pensais trouver en eux des hommes énergiques et intelligents, imbus avant tout de

l'amour de leur indépendance et de la haine des Hovâ, j'avais foi en leur caractère belliqueux, et je me
représentais leur chef comme un homme d'un caractère hardi et entreprenant, respecté et écouté par ses

sujets. C'étaient autant d'illusions que j'ai perdues lorsque je les eus vus à l'œuvre» . . . ttLes Sakalavà sont tur-

bulents, vaniteux, menteurs, insouciants de l'avenir, défiants par ignorance et souvent cruels par superstition.

Mais ils ont beaucoup d'amour-propre, une imagination vive, une intelligence assez facile; ils sont sobres,

vigoureux, durs à la fatigue, capables d'enthousiasme et peu vindicatifs. Instruits et bien commandés, ils

feraient de très bons soldats» [!] (loc. cit.);

Le R. P. Dalmond à Tuléar, en i845 : ttLes Sakalavà de la cote ont un air calme et doux (auquel il ne

faut pas se fier), et le prince Duke nous a accueillis avec tant de bienveillance que nous ne pouvions que nous

y laisser prendre; en réalité, ils se présentent sous une double face : bons et aimables sous la première, sous la

seconde ils sont dépravés, faux, mendiants et voleurs, vices provenant de leur commerce avec toutes sorteî

d'étrangers. Dans les premiers jours de notre arrivée, ils nous aimaient, nous respectaient; on venait nous

chercher de divers cotés, nous suppliant de venir le plus tôt possible, de sorte que nous ne savions à qui

entendre et que nous espérions arriver peu à peu à les corriger de leurs vices; mais, depuis, ils se sont

montrés si hypocrites, si perfides, si mendiants, qu'il y avait tout lieu de nous rebuter. Les kabary ou

palabres se succédaient sans cesse, les envoyés ou prétendus envoyés du roi contredisant le soir ce que d'autres

avaient dit le matin. A tout instant, on nous demandait des cadeaux, de la toile, etc., et lorsque nous leur

répondions que nous en avions déjà donné beaucoup et que bientôt nous n'aurions plus rien pour acheter des

vivres et serions alors condamnés à mourir de faim : ttMourir de faim! s'écriait le chef d'un ton franc

«(mais il eût été fort imprudent de se fier à ses promesses). Ah! non; si j'ai du riz, tu auras du riz; si j'ai du
rmiel, tu auras du miel; si j'ai du bœuf, tu auras du bœuf, etc.». Lorsque je me promenais sur la plage de

Tuléar en disant mon bréviaire, hommes et femmes m'entouraient, marchant quand je marchais, s'asseyant à

côté de moi lorsque je m'asseyais, et, sans rire, sans parler, les uns fixaient mes yeux, les autres mon livre,

d'autres suivaient avec attention le mouvement de mes lèvres, etc. Quand j'avais fermé mon bréviaire, alors ils

me parlaient, prenaient mon chapeau, mes lunettes, etc., qu'ils essayaient, et ils en arrivaient toujours à la

lin à demander un petit cadeau, un hameçon, un bouton, une aiguille, etc., et j'avais beau leur dire : Tsy

soa mangatakâ! ce n'est pas bien de mendier! ils n'en continuaient pas moins; une petite fille me répondit

un jour : «E-t-il donc si mal de demander quelque chose à son père?— Non, certes! ai-je répondu tout en

"admirant cette charmante répartie, mais nous avons tant d'enfants, comment pourrions-nous donner à tous?»

(.lnn. Mark, et Colon. Bajnt Rev. Colon., 186G);

Le Rév. Walen , en 1 879 : «Les Sakalavà du Sud-Ouest sont intelligents, mais ils ont des passions violentes,

facilement surexcitées, qui les rendent emportés, grossiers, sauvages; c'est en somme un peuple fourbe, per-

fide, brutal, arrogant, adonné au vol, à l'ivrognerie, aux disputes, pillant partout où il peut. On trouverait

difficilement un peuple plus voleur, car tous les Sakalavà sans exception volent et en conviennent sans honte :

Mangalatsa ny Sakalavà iaby, andraka. izalio koa [tous les Sakalavà volent, moi-même je vole], me disait

l'un des meilleurs que j'aie connus.» . . . «Au premier abord, on est surpris de l'obligeance, de la complai-

43.



340 MADAGASCAR.

sance, de la bonté des Sakalav.i, car ils sont habiles à dissimuler leurs desseins, mais après quelque temps,

quand ils croient tenir l'étranger en leur pouvoir, ils montrent leur vrai caractère, demandant tout ce qu'ils

voient et cherchant à voler tout ce qui est à la portée de leur main; s'ils n'y arrivent pas par un moyen, ils en

cherchent un autre. Un Européen est toujours en danger au milieu d'eux. Ce qu'ils n'osent le jour, ils le font

la nuit. Autrefois, les navires en rade étaient som ont pillés parles Sakalava qui s'introduisaient à bord la

nuit, tuant les matelots, volant tout ce qui leur convenait, puis échouant la coque sur les bancs de corail;

aujourd'hui que des navires de guerre sont venus bombarder leurs villages pour les châtier de leurs dépré-

dations, ils ne le font plus, car ils ont un grand respect pour les canons et les boulels. Quand ils ne viennent

pas en bande hurlante voler les traitants européens, ils ont recours à toutes sortes de fourberies, se présentant

comme mendiants ou entrant dans leurs maisons, comme amis bien entendu, avec un chef ou quelque grand

du pays, demandant ce qui leur plait et importunant le traitant de toutes les manières, car, suivant eux, les

étrangers doivent satisfaire à toutes leurs demandes et supporter toutes leurs tracasseries en échange de la per-

mission qu'ils leur donnent de résider dans leur pays et d'y taire le commerce; il est vrai qu'ils accompagnent

leurs demandes des phrases les plus flatteuses. Us ne voient pas un seul objet en la possession d'un Européen

sans le mendier, et. si l'Européen ne se laisse pas séduire par leurs paroles mielleuses, ils ne se font pas faute

de lui dire qu'Us y ont droit puisqu'ils tolèrent sa présence parmi eux; maintient-il son refus, ils lui répètent

sur tous les tons qu'il est un homme vil, sans honneur, sans bons sentiments et qu'ils se donneront le grand

plaisir de le chasser bientôt de chez eux; ils vont même souvent jusqu'à le menacer de le tuer, «puisque,

disent-ils. il est leur ennemi, n'ayant nul souci de vivre en bonne amitié avec le roi et les chefs;). Il n'est pas

rare que les princes Sakalava ivres tirent des coups de fusil dans la cour des traitants pour les elfrayer, et

quelquefois les balles percent les murs et pénètrent dans les maisons; il y a même eu une ou deux occasions où

ils ont tiré sur le traitant lui-même : on voit, du reste, de nombreuses traces de balles sur les murs en tôle des

magasins de toute la cote occidentale» (Antananarivo Annual, 1879, p. 8-9);

Le Commodore anglais Moljneux, en 1880 : «Les Sakalava ne travaillent jamais pour eux que momenta-

nément et pendant un temps très court, et il n'est pas vraisemblable qu'on les déciderait, même à prix

d'argent, à travailler pour d'autres. Leur goût et leur idée sont de ne rien faire et d'éviter toute peine » (Report

in Bitte Book, 1881);

Le vice-consul anglais Pickersgill , en 1 885 : «Les Sakala\à sont indubitablement les moins utiles et les

moins aptes à la civilisation de toutes les peuplades de Madagascar. Leur pays, à l'exception des parties qui

sont sous la domination des Merinil , est laissé inculte et est peu ouvert au commerce. Même ceux qui sont

sous le protectorat de Nosy bé n'ont pas fait , depuis une quarantaine d'années que les Français les ont conquis;

la centième partie du progrès qu'a réalisé dans le centre de l'ile le gouvernement merinâ dans les dix dernières

années» (Consuî's Report, i885);

Le Rév. l'ère Cazeaux, en 1 888 : "Il faut se méfier de ces écrivains et de ces conférenciers qui se plaisent à

doter les Sakalava de toutes les vertus aux dépens des Hovà. Qu'on ne s'y trompe pas : le nord, l'ouest et

l'extrême sud de Madagascar sont les parties qui se prêtent le moins à une colonisation européenne [surtout à

cause de leurs habitants]. Les officiers supérieurs et autres agents du gouvernement, les voyageurs et les trai-

tants qui ont été interrogés par la Commission que la Chambre des Députés avait chargée d'une enquête sur

celte île, ont été unanimes à proclamer les qualités négatives de leurs habitants. M. Grandidier, qui a vécu

longtemps au milieu d'eux, me parait résumer l'opinion de tous, à une exception près, dans les lignes sui-

vantes : wLes Sakalava, dit-il, sont d'un commerce dur et difficile, et, en réalité, peu sympathiques. Leurs

<r facultés intellectuelles et morales sont émoussées non seulement par les superstitions brutales auxquelles tant

«de siècles les attachent, mais surtout par l'état d'anarchie avilissant dans lequel ils vivent de temps immé-

«morial. Leur ignorance absolue et leur amour effréné d'indépendance, surtout dans le Sud et dans l'Ouest,

«laissent peu d'espoir d'arriver à les civiliser promptement» , et il ajoute que les missionnaires n'ont eu aucune

action sur eux. De fait, l'un des derniers qui ait tenté de se mettre en rapport avec eux m'écrivait : «Les

<r Sakalava! ils ne valent pas la peine qu'on s'occupe d'eux». Je doute qu'on trouve une autre peuplade aussi

tenace dans ses habitudes de sauvagerie. Peut-on en attendre quelque aide pour les travaux d'exploitation? Non.

Habitués à la vie nomade, ils ne s'asteindront pas à une vie dure et pénible qui gênerait leur indépendance.

Voici ce que dit le principal et le plus ancien des traitants de la baie de Saint-Augustin, et les autres ne le

contredisent pas : «Les habitants de celte contrée sont peu sociables. Rapaces et voleurs, ils sont toujours aux

b aguets pour dérober les objets qu'ils convoitent. Aussi les commerçants, dans leurs transactions à terre, doivent-

«ils débarquer peu de marchandises à la fois et être bien armés pour tenir leurs vendeurs en respect. On ne

«peut prudemment s'établir sur la terre ferme qu'en se réunissant plusieurs familles de manière à former une

«force respectable en cas d'attaque» (Bull. Soc. Ge'ugr. de Bordeaux, 1888, p. 3oo-3oi);

Campan, résident de France à Tuléar, qui a été à même de les bien connaître, en 1889 : «Les Sakalava

sont d'affreux sauvages, intelligents, mais fourbes, hypocrites, paresseux, cruels, pillards»;

Le Rév. Mac Mahon, en 189a : «Les Sakalava ont été plus longtemps et plus constamment en relations avec

les Européens que les habitants de la côte orientale, car les navires qui allaient aux Indes s'arrêtaient fréquem-

ment sur la cote occidentale pour s'y approvisionner de vivres et d'eau , mais ces relations n'ont pas réussi a

atténuer leur barbarie et ils sont moins civilisés que les indigènes de l'Est» (Antan. Ann., 1892, p. 38g) . . .

«Us ont un orgueil et un égoïsme extrêmes, et ils se croient les égaux des Européens qu'ils traitent en



ETHNOGRAPHIE. 341

conséquence . et cet orgueil , cet égoisme sont aussi déplaisants que les bonnes manières et la politesse des Hovà

sont agréables. Jamais ils ne montrent de reconnaissance et ils ne se donnent jamais la peine de remercier lors-

qu'on leur lait un don ou qu'on leur rend un service quelconque. d

C. Il T O A ENFIN QUI SE LOUENT DES UNS ET SE PLAIGNENT DES AUTRES :

D'après le vice-roi des Indes portugaises Nuno da Cunha. en 1529, tries habitants [de Morombé] dans le

Sud-Ouest sont d'un naturel pacifique et sans méchanceté,. . . les indigènes de l'intérieur sont barbares»

(Coll. Ouvr. anc. Madag., t. 1, p. 6(), 72 et 74).

Le voyageur et auteur anglais Purchas dit, en i6i3, que : trlors de la découverte de Madagascar, en i5o6,

les Malgaches se sont montrés inhospitaliers et traîtres, répondant aux bontés (!) des Portugais (') par des

attaques faites à bord de leurs pirogues creusées dans des troncs d'arbre» (Coll. Ouvr. anc. Madag., t. I,

p. 4q6), et, plus loin, qu'nun voyageur qui a été à Madagascar avec plusieurs compagnons a trouvé les Mal-

gaches forts et actifs, polis, honnêtes et intelligents» (loc. cit., t. I , p. 497).
Les missionnaires portugais , les RR. PP. Luis Mariano , d'Azevedo . d'Almeida , Custodio da Costa , Jean Gomes

,

qui ont visité, en 161 3 et 161 4 et de 1616 à 1620, les cotes Ouest, Sud et Sud-Est dans le but d'évangéliser

les indigènes, en font d'abord l'éloge dans la relation de leur premier voyage (i6i3-i6i4) : trTout grossiers et

ignorants, qu'ils sont, dit le P. Luis Mariano ( Coll. Ouvr. anc. Madagascar, t. II , p. 7 et 21), ils ont néanmoins

un caractère doux et facile et sont d'un bon naturel et hospitaliers, comme nous pouvons l'affirmer d'après

l'expérience que nous avons faite avec les prisonniers et les esclaves que nous avons emmenés (p. 21); ils sont

habiles dans les divers métiers manuels de charpentier, de tisserand et de laboureur (p. i3). A la côte Ouest,

ce sont des barbares très adonnés aux sortilèges, qui cependant, après avoir sur l'avis de leurs devins fait

prendre du poison à un individu qui devait mourir si nos intentions étaient mauvaises et qui survécut, nous

firent un bon accueil; le roi KapitapS, un vieillard respectable, nous témoigna même une confiance extraor-

dinaire en remettant entre nos mains son fils Rakisâ que nous lui ramenâmes quelques mois après (p. 67).

Il faut toutefois excepter les irBouques» [indigènes] de la cote entre le Mania [le Tsiribihinâ] et le cap Saint-

Vincent [Morombé] qui sont de si méchantes gens qu'il n'y a rien à faire avec eux; les habitants de l'intérieur

sont plus riches, plus courageux et plus industrieux (p. 22). A Manombô, le roi Andriamazotô nous a accablés

de témoignages d'amitié et de confiance et n'a cessé de nous traiter avec infiniment de bonté , nous donnant

des vivres en abondance (p. 24, 25 et 28). A Saint-Augustin, les indigènes, entendant quelques-uns des

nôtres qui remontaient le fleuve tirer un coup de mousquet sur un crocodile , accoururent sans crainte et sans

armes, en pleine confiance (p. 3o). Un peu plus au Sud, à la baie des Masikorô, le roi Andriamasinalinà et

son fils nous ont aussi témoigné des sentiments amicaux et se sont montrés très bienveillants à notre égard,

quoiqu'ils n'aient jamais voulu signer le traité de paix et d'amitié que les autres rois de l'Ouest avaient tous

accepté sans difficulté (p. 34). Quant au roi du Sud-Est, Tsiambany, quoiqu'il se soit montré animé de bons

sentiments, nous n'en eûmes pas moins des doutes sur sa sincérité, car il ne cessa de quémander de l'or et

de l'argent avec effronterie et àpreté (p. 38). Deux des nôtres, le Père Freire et le maître de la caravelle

Antonio Gonzales, se rendirent sur son invitation à sa capitale Fanjahirâ et reçurent, tout le long de la route,

un accueil franc et sympathique, chacun s'empressant de leur offrir l'hospitalité et leur faisant cadeau de

fruits et de vivres (p. 5i): le roi ne consentit pas toutefois à entamer des négociations avant qu'ils lui

eussent donné un bon nombre de piastres et de perles de verre, mais, dès qu'il eut eu satisfaction, il les

traita avec une grande familiarité et leur témoigna beaucoup d'amitié, venant continuellement les visiter dans

leur case (p. 48). Inférieurs aux Cafres sous le rapport de la force, les Malgaches leur sont très supérieurs au

point de vue de l'intelligence, de la capacité et du caractère et ils sont moins grossiers et moins bruts (p. i3

et 1 85 . notule); ils vivent néanmoins dans l'état le plus misérable, ne connaissant pour ainsi dire pas Dieu,

n'ayant ni lois ni roi pour les diriger; ils sont toutefois capables de comprendre les enseignements de la religion

et de la raison (p. i3), les grands étant des gens de sens et tous les enfants ayant un excellent caractère et

une intelligence très vive (p. i85, notule). Il n'est que juste de les louer de leur hospitalité. Certes, il leur

manque les notions de justice, d'honnêteté et de dévouement, et la somme des vices est en général chez eux

très supérieure à celle des vertus; cependant ils ne sont pas tout à fait incapables d'honneur et de probité,

et, lorsqu'ils n'obéissent pas à des idées superstitieuses ou à l'intérêt, ils sont doux et indifférents plutôt que

violents et sauvages. Toutefois ils aiment à se venger, mais sans se hâter. Les malheurs d'autrui ne leur

inspirent pas de pitié et ils assistent avec joie aux supplices des condamnés. On enseigne aux enfants, comme
l'un des principaux devoirs sociaux, à chérir leurs parents et à respecter les vieillards, et, lorsqu'ils sont ma-
lades, ils les soignent avec dévouement et affection. En résumé, bons et simples dans la vie privée, ils sont

cruels par superstition et dans leurs lois pénales. » Toutefois , le Père Luis Mariano accuse de mauvaise foi le roi

Tsiambany, parce qu'il ne voulait pas laisser emmener son fils aîné à Goa pour y recevoir une éducation chré-

tienne, comme il s'y était engagé dans le traité d'alliance qu'il avait conclu avec le capitaine de leur navire

qui se vengea de ce manque de parole en enlevant à main armée l'un des jeunes princes (p. 55-64)].

Mais, dans la Relation de la seconde mission portugaise dans le Sud, l'Ouest et le Nord-Ouest, le même

! '' Bontés qui ont consisté en massacres barbares et anc. Madag., publiée par A. et G. Grandidier, t. I, 1903,
inutiles, en pillages et incendies (voir la Coll. des Ouvr. p. i5, 20-22, 26-3o, 38).



Vr2 MADAGASCAR.

Père Luis Mariano et ses confrères les RR. PP. d'Azevedo, d'Almeida, Custodio da Costa et Jean Gomes nn

parlent plus des habitants de Madagascar en termes aussi élogieux; ils s'en plaignent au contraire amè-

rement M. trLes «Blancs* d'Anosy [ou les Nobles, qui sont des descendants d'Arabes et quelques-uns de Por-

tugais ou de Hollandais et qui ont le teint plus clair que les autres habitants du pays] ont une plus grande

intelligence que les «Noirs* [ou le reste du peuple], assez grande pour apprendre ce qu'ils veulent; les

«Noirs* sont cependant plus intelligents que les Cafres (p. i3g). Ils sont très adonnés à la sorcellerie et ont

une grande cupidité, un amour insatiable des richesses, ne se lassant pas de demander des perles de verre

qui, chez eux, jouent le rôle de monnaie et, quelle que soit la quantité qu'on leur en donne, ils ne se tiennent

jamais pour satisfaits; ce sont les plus hauts personnages qui mendient le plus (p. i3o-i4o) : quand on leur

donne un objet, ils en demandent de suite un autre, et, si l'on accepte d'eux un cadeau, il faut leur en faire

un d'une valeur triple ou quadruple, sans quoi ils maugréent et se plaignent. Aussi sommes-nous obligés de

faire sans cesse des présents aux grands du pays afin de les flatter et de les empêcher de se mettre on travers

de nos desseins (p. ifto), et cependant, malgré toutes nos libéralités, le roi antanosy Tsiambany n'a cessé de

nous causer une foule de vexations, empêchant non seulement son peuple de venir à nos prédications, mais

lui interdisant de nous vendre des vivres et ne tenant aucune des promesses qu'il nous avait faites (p. 160-

t6i); ce sont en réalité des brutes extraordinairement attachées à leurs coutumes et aux pratiques musul-

manes (p. 161), et ils sont très méchants et fourbes et voulaient nous tuer pour nous voler nos effets

(p. 170-171); ils ont l'habitude de mentir effrontément, et l'on ne peut compter savoir d'eux la vérité que lors-

qu'ils ne se méfient pas et qu'ils ignorent les desseins de leurs interlocuteurs, car, dès qu'ils se doutent de

leurs intentions, ils mentent effrontément et il n'y a plus la moindre foi à ajouter à ce qu'ils disent (p. 177).

«Quant aux habitants de la côte Ouest, ils ont un bon caractère et ne sont pas trop quémandeurs ni trop

vaniteux, et leurs mœurs sont moins licencieuses que celles des Antanosy (p. a 12), ce n'en sont pas moins de

fieffés menteurs, pleins d'astuce, ayant tous les vices de leur race et se complaisant dans la sauvagerie dans

laquelle ils vivent; malhonnêtes, ingrats et âpres au gain, ils ne nous ont jamais témoigné la moindre amitié

et n'ont cessé de convoiter ce que nous possédions (p. aitli). Le fils du roi, Rakisa, que son père avait confié

au P. Luis Mariano à son premier voyage en 161 3 et qui lui avait paru être un brave homme et avoir bon

cœur, quoique peu intelligent, et qui lui avait encore paru tel au commencement de son séjour au Ménabé en

1616, n'a pas tardé, dès que le navire fut parti, à se montrer insolent, comme tous les grands du pays, et

même pire, plus âpre au gain et plus cupide que les autres; il ne venait jamais voir les Pères que pour qué-

mander des cadeaux (p. 21 1-312, 217 et 222). On ne peut ajouter aucune foi à leurs promesses, ni se fier

aux traités qu'on fait avec eux, car ils ne les observent pas. quoiqu'ils ne fassent jamais de mal à ceux qui

viennent chercher un refuge auprès d'eux, fussent-ils des ennemis (p. 256, note). En réalité, ce sont des

païens endurcis, animés des plus mauvais sentiments, se conduisant comme des brutes et non comme des êtres

raisonnables (p. 226-227); la corruption de leurs mœurs est déplorable et ils ont dans le sang une idolâtrie

compliquée de mahoraétisme (p. 282). Ils ont beau avoir plus d'intelligence que les Cafres, cela ne les em-

pêche pas d'être méchants, voleurs, menteurs, débauchés, etc. (p. slto). Dans le Nord-Ouest, à Boinâ, les

indigènes sont aussi quémandeurs que partout ailleurs; grands et petits, tous veulent avoir des cadeaux, men-

diant sans vergogne et critiquant tout ce qu'on leur donne (p. 309); ils sont également d'effrontés menteurs

et, dans les transactions commerciales, ils s'ingénient à tromper tout le monde et n'ont aucune bonne foi;

ils sont très adonnés à la débaucher (p. 827).

Cauche, en i63b\ trouve les indigènes de Madagascar «fort trailables» (Relat. Voy., p. 178) et «prodigues

de démonstrations d'amitié*; il en loue l'hospitalité (p. i2-i5), mais, quelques pages plus ioin (p. 21), il les

accuse de perfidie et raconte que, étant allé à la vallée d'Ambolô avec quelques compagnons pour acheter du

bétail, ils furent en butte à l'hostilité des habitants «qui ne songeaient qu'à les tuer pour les voler*.

John Smart, le gouverneur de la colonie anglaise envoyée par W. Courteen à Saint-Augustin, écrit en

i644 : «Les indigènes sont d'un caractère vil et perfide; ils n'ont pas sous ce rapport leurs pareils dans le

monde entier. Ils ne tiennent jamais leur parole ni leurs promesses, et M. Hamond m'excusera si je lui dis

qu'il ment lorsqu'il raconte qu'ils sont justes et loyaux. Sur toute la terre, il n'y a pas de gens plus voleurs et

plus perfides : ils nous ont volé beaucoup de bœufs* (Coll. Ouvr. anc. Madagascar, t. V, p. 458) . . . «C'est

une population scélérate et perfide* (t. V, p. 45o). . . .«Pour ce qui est du commerce, les gens d'ici sont les

êtres les plus inconstants et les plus capricieux qui soient jamais venus au monde : autrefois, ils ne voulaient

que des vakanâ [des perles de verre], et maintenant ils les refusent tout comme les harangâ [fuseaux de

cornaline] (excepté dans le Sud), les samsaim [perles de verre rouges], etc., et ils ne veulent plus que du

fil de laiton* (t. V, p. 46 1 662);
Flacourt, qui a été gouverneur de Fort-Dauphin de 1669 à i656, est certes un des hommes dont le nom

mérite de figurer au premier rang de ceux qui ont appelé l'attention de la France sur Madagascar; le livre

m
11 y a lieu de remarquer, d'une part, que l'enlè- étaient heureux de voir chez eux et qu'ils choyaient et

vement, en réalité criminel, du jeune prince Antanosy a flattaient avec l'espoir d'être largement récompensés de

suscité, non sans raison, une haine violente et de la leur accueil hospitalier par les dons et les cadeaux que

méfiance contre les Portugais, et, d'autre part, qu'ils les marins Européens avaient la coutume de distribuer

n'étaient plus des "hôtes de passage* que les indigènes avec une grande libéralité.



ETHNOGRAPHIE. 343

qu'il nous a laissé est utile pour l'histoire de cette ile ainsi que pour l'étude de ses habitants et de ses pro-

ductions naturelles. Mais tous les éloges qu'on a coutume de faire de lui sont-ils bien mérités?

Homme courageux et hardi par tempérament, prudent par raison, politique avisé, administrateur intègre

et vigilant, bon observateur, naturaliste distingué, dit-on d'ordinaire! Toutes ces qualités étaient-elles bien

siennes"? Nous nous plaisons à reconnaître qu'il est un des premiers et des plus intéressants pionniers fran-

çais à Madagascar, mais la vérité nous oblige à apporter des restrictions aux éloges dont on le comble d'ordi-

naire. Un autre pionnier, de la seconde heure, à peu près ignoré aujourd'hui quoiqu'il ait vécu à Madagascar

de 1743 à 1768 et qu'il y ait rempli des fonctions officielles tant dans l'île de Sainte-Marie, à Fénerive et à

Foulpointe qu'à Fort-Dauphin, M. de Valgny, a dressé contre lui un vrai réquisitoire où il a mis quelque

peu de fiel, mais où se font jour beaucoup de vérités.

Voici I'Epitre de M. de Valgnï À M' de Flacobrt, adx Champs-Elysées , datée de Fort-Dauphin, en 1751 :

tr Illustre défunt, vous avez fait imprimer, par la grâce et avec le privilège du Roi, à l'Enseigne de la Jus-

tice, quelques faussetés sur Madagascar. Souffrez que, sans privilège de qui que ce soit, mais sous la bannière

de la simple vérité, je rétablisse les faits. Les erreurs que vous avez propagées et que l'ancienneté a ren-

dues respectables oui peut-être égaré à Madagascar quelques-uns de vos lecteurs qui y ont été attirés par le

tableau que vous en avez tracé.

r J'applaudis à vos intentions si vous avez cru les choses telles que vous les dites, mais je ne puis que blâmer

votre mémoire qui n'a pas arrêté votre main lorsqu'elle a écrit dans un chapitre le contraire de ce qu'elle

avait mis dans un précédent. Dans votre épitre à Messire Nicolas Fouquet, vous dites que les Malgaches sont

sans fard et sans artifice, qu'ils ont conservé sans interruption ce qu'ils ont appris de la loi de nature dans

laquelle ils vivent encore. Or, s'ils soDt sans fard et sans artifice, pourquoi avez-vous fait graver sur une

colonne, dont l'image est à la page 36s, chapitre lxiv, de votre livre, cet avis aux voyageurs : Cave ab

incolis! Défiez-vous des gens de ce pays!

TEt est-ce bien la loi naturelle qui rend cette nation telle que vous la présentez dans le portrait que vous

en faites au chapitre xxvn, page 83, où vous la dépeignez peijide, voleuse, cruelle, sans bonne foi, sachant

se contrefaire et cachant ses desseins. Si cela est, et cela est en effet, la nature dont vous dites qu'elle suit la

loi lui donne une bonne instruction!

rVous avez encore, Illustre défunt, imprimé, dans le chapitre où vous exposez les avantages que l'on peut

retirer de l'établissement d'une Colonie à Madagascar, la phrase suivante : Cette colonie serait d'un entretien

facile, car les Malgaches sont humbles et soumis (p. 446). Alors pourquoi avez-vous dit ailleurs (p. 83,

chapitre xxvn) : S'il y a nation au monde adonnée à la trahison, dissimulation , flatterie , cruauté, mensonge,

c'est la nation malgache! ... Ce sont les plus grands adulateurs, menteurs et dissimulés qu'il y ait

au monde, gens sans cœur et qui ne font vertu que de trahir et tromper, promettant beaucoup et n'accomplissant

rien, si ce n'est que par la force et par la crainte; il les faut gouverner et mener par la rigueur et châtier sans

pardon, grands et petits, lorsqu'on les trouve en faute C'est la nation la plus vindicative du monde; de la

vengeance et de la trahison, ils font leurs deux principales vertus, estimant niais et sans esprit ceux-là qui

pardonnent^.

«Au chapitre xxm, page 76, vous dites : les femmes font des nattes de plusieurs couleurs, dont il y en a

qui serviraient bien en France à parer les maisons les plus superbes à cause de la gentillesse et rareté de la

matière. Or connaissez-vous en France quelques maisons superbes qui le seraient encore plus si elles étaient

parées avec des nattes de Madagascar? et pensez-vous qu'un tissu de jonc, même fin, soit aussi précieux et

aussi éclatant qu'une tapisserie de haute lisse ou des tentures d'étoffes de soie dont on a coutume en France

d'orner les maisons. La matière dont on fait ces nattes n'est pas aussi rare que vous le dites, car on la trouve

dans tous les marais.

tr Mais je vous laisse aux Champs-Elysées avec les Roandrians [les Seigneurs] de Fort-Dauphin, qui, dites-

vous, acceptaient volontiers d'être les sujets et vassaux des Français et qui cependant leur ont coupé la

gorge» (Manuscrit de la Bibl. du Muséum d'Histoire naturelle de Paris, et Copie dans la Bibl. Grandidier).

Voici encore ce que disent :

Le commissaire hollandais Joachim Blank, en 1(563 : tLes indigènes de la baie de Saint-Augustin semblent

bien disposés à notre égard; ils sont familiers et généreux» et, plus loin : trils sont quelque peu barbares

et semblent animés de sentiments amicaux avec les étrangers, mais toutefois ils n'ont aucune loyauté», et

en i664 : trLes indigènes de la baie d'Antongil sont fourbes; les relations avec eux sont cependant faciles

et agréables» (Coll. Ouvr. anc. Madag., t. III, p. 3oo, 3ia, 3ag et 33o);

Le sieur Du Bois, en 1674 : ttTous ces gens [ces Malgaches] sont assez civils et courtois, n'ayant pas

la brutalité des autres nations noires; ils sont spirituels et (ins. Mais il est dangereux de se trop fier à eux;

quand ils veulent trahir quelqu'un, c'est alors qu'ils font le plus de caresses» (Les Voyages du sieur D. B.,

p. 1 1 0-11 1 );

,;
Il y a lieu de remarquer que Flacourt excepte les de trahison envers les étrangers, car ils tiennent une

habitants de la baie d'Antongil, qui, dit-il, tt sont gens autre loi, se disant de la lignée d'Abraham», mais qui,

de peu de discours, mais de plus de foi que ceux du en réalité, ne valent pas mieux; d'ailleurs, il est resté fort

reste de la cote , qui ne sont pas cruels et n'usent pas peu de temps sur cette partie de la cote.



344 MADAGASCAR.

Le D' Edward Yves, qui a relâché dans la baie de Saint-Augustin en 1754 avec une escadre anglaise :

trLes Malgaches sont gens polis et humains, mais ils se mettent facilement en colère et sont disposés à se ven-

ger quand ils se croient offensés ou méprisés. Ils ont une haute idée d'eux-mêmes et rien ne leur est plus

sensible que d'être traités sans façon») (Coll. Ouvr. anc. Madag., t. V. p. 256-259). • "0" nous a fréquem-

ment volé notre linge et divers objets, mais avec tant d'adresse et de ruse que nous n'avons jamais pu prendre

les coupables)) (t. V, p. 263). Le D r
Yves ajoute que la mauvaise foi et les fraudes dont se sont rendus cou-

pables envers les indigènes les Anglais [qui leur ont vendu des fusils de mauvaise qualilé dont les canons ont

éclaté et en ont blessé ou tué] ne pouvaient manquer de nuire à leur nation (t. V, p. 256);
Benyowski, en 1776 : "Le caractère des Madagascarois est le même par toute l'île: curieux, faible, super-

ficiel, superstitieux, ambitieux, voluplueux, menteur, hospitalier, compatissant, hrogne, crédule, prodigue»

(Manuscrit des Archives du Mirait, des Colonies, Corr. Madagascar, sept. 1776);
Le voyageur anglais Makinlosh, qui a relâché dans la baie de Saint-Augustin en 1780 : «Les indigènes font

le commerce avec un jugement mûri par l'expérience. Ils sont hardis et braves et ne pardonnent jamais une
injure même à leurs supérieurs, se vengeant avec le mousquet ou la lance» (Coll. Ouvr. anc Madag., t. V,

p. 333). . . rrlls sont sensés, intelligents et jaloux de leur liberté, mais peu fidèles à leurs engagements. Us

aiment les liqueurs fortes et s'enivrent. Us sont adonnés à la licence et prostituent leurs femmes aux étran-

gers» (p. 334). . . tf Ils sont hospitaliers, preuve d'un caractère humain» (p. 336);
Dumaine, l'un des chefs de traite de nos comptoirs sur la cote orientale, en 1790 : «Les Hovâ ne sont

retenus par aucune probité; ils ne mettent aucun frein à leur cupidité et se livrent à des friponneries inouïes

pour la satisfaire. Pour se procurer des esclaves, ils emploient les moyens les plus odieux». . . «Les Hovâ

sont extrêmement fins dans le commerce, aussi laborieux quand ils sont libres qu'ils sont nonchalants et pares-

seux lorsqu'ils ont perdu la liberté» (Voy. au pays d'Ancaye, Ann. Voy. Malle-Brun, t. XI, 1810, p. 180);
Buchan of Kelloe , l'un des naufragés du Winterton sur la cote Sud-Ouest, en 1792 : «Les Malgaches ont

un caractère facile et enjoué qui s'allie à une grande intelligence et s'accommode mal des horreurs de l'escla-

vage dans nos colonies européennes» ( Coll. Ouvr. anc. Madag., t. V, p. 366). . . «Leur esprit est vif et fin

et ils sont curieux d'apprendre. Ils sont très irascibles et prompts à se venger. Peu sont exempts du vice

d'ivrognerie. Ils sont très voleurs et pillent leurs voisins, mais sont honnêtes entre eux. Quoique nous ayons été

comblés de prévenances et bien reçus d'ordinaire par eux , nous avons été peu à peu et continuellement volés , si

bien qu'en arrivant à Tnléar, après avoir fait les cent milles qui séparent cetle ville du lieu de notre naufrage,

il ne nous restait plus rien de tout l'argent que nous avions emporté, et que nous dûmes acheter des patates

avec des boutons de nos habits, mais nous n'avons jamais été insultés et la bienveillance dont nous avons été

l'objet de la part du roi Baba [roi du Fiherenanà] a été telle, que nous ne pourrons jamais lui en être assez

reconnaissants; aucune des dames naufragées n'a eu à se plaindre de ce roi, même ivre, qui venait souvent

dans nos huttes» (p. 386 et 3g 1) . . . tt Leurs vices et défauts se sont beaucoup accrus depuis que les Européens

entretiennent des relations avec Madagascar : tout pénible qu'en soit l'aveu, il faut confesser que ceux-ci ont

amené à leur suite dans tous les pays qu'ils ont découverts beaucoup de maux , et aucune des nations qui ont par-

ticipé à ces découvertes n'est exempte de reproches, toutes ont commis de nombreuses injustices envers les

peuples sauvages et leur ont infligé une foule de calamités» (p. 363-364);

Les PP. Neyraguet et Webber, en 18/18 : trLe Sakalavà n'est pas méchant par nature, il n'est cruel que

par circonstance; c'est le seul défaut, au reste, dont il soit exempt, car il possède énergiquement tous les

autres. Fainéant, il dort la nuit et se repose le jour; cupide, il désire posséder tout ce qui flatte sa vue, et

il le demande sans honte : depuis le roi jusqu'au dernier de ses sujets, tout ce peuple est mendiant et men-
diant jusqu'à l'importunité. Cédez-vous à ses instances et lui accordez-vous l'objet de ses convoitises, n'attendez

de lui aucun sentiment de reconnaissance, il semble que tout ce qu'on lui donne lui est dû. Mais le vice qui

les domino tous, qui règne dans tous les rangs et à tous les âges, c'est l'immoralité; aussi n'y a-t-il pas d'au-

torité paternelle, pas de pitié filiale, en un mot pas d'esprit de famille» (R. P. de La Vaissièbe, Hist. de

Madagascar, de ses habitants et de ses missionnaires , t. I, p. 129-130);

M™" Ida Pfeiffer. en 1857 : rr Autrefois les Hovâ étaient de tous les peuples de Madagascar le plus méprisé

et le plus abhorré; on les traitait à peu près comme les parias dans l'Inde. Ce n'est que sous le roi Radamâ et

surtout sous la reine actuelle [Ranavalonâ 1"] qu'ils se sont distingués et ont su conquérir la première place

par leur bravoure, leur intelligence et leur ambition. Malheureusement leur caractère n'en est pas devenu

plus noble, et leurs vices l'emportent de beaucoup sur leurs vertus; comme le disait M. Laborde, le Hovâ

réunit les vices de tous les divers peuples de l'Ile : le mensonge, la fourberie et la dissimulation ne sont pas

seulement chez lui des vices dominants, mais ils sont tellement estimés qu'il cherche à les inculquer le plus

tôt possible à ses enfants. Les Hovâ vivent entre eux dans une méfiance perpétuelle et ils regardent l'amitié

comme une chose impossible. Pour la finesse et la ruse, ils pourraient en remontrer aux plus habiles diplo-

mates de l'Europe» ( Voyage à Madagascar, trad. française, p. 21 1-212);

M. Carhin, agent de la Compagnie de Rirhcmont, en 1862 : trLe peuple hovâ est essentiellement courti-

san: il est excessivement difficile de lire au fond de la pensée des individus, qui ne sont généralement que

le miroir reflétant le visage du chef. Que ce chef accueille bien quelqu'un, ce quelqu'un sera accablé de poli-

tesses par tous, officiers et soldats, de sorte qu'au lieu d'avoir l'opinion générale, on a simplement celle du

chef» (Documents sur la Compagnie de Madagascar, p. 383);



ETHNOGRAPHIE 345

Le B. P. Abinal, en 1 885 : trToujours prêts pour la guerre d'embuscades, les Sakalava y aiïrontent la

mort sans peur et s'y montrent habiles. . . On aurait donc tort de nier leurs qualités guerrières, mais ils

ont des vices profondément enracinés, qui les empêchent d'accepter facilement les bienfaits de la civilisation.

Ils sont paresseux pour travailler la terre et, quoique en général ils ne soient pas cruels, ils sont inexorables

lorsque la superstition, l'intérêt ou la vengeance l'exigent : dans ces cas, les Européens eux-mêmes ne sont

pas à l'abri de leurs coups» ( Vingt ans à Madagascar, p. 1>I>
);

Douliot, en 1891 : wLes Sakalava masikoro du Ménabé sont doux, complaisants, braves, confiants, nulle-

ment méchants même ivres; ils traitent bien leurs femmes», et plus loin : trLes Sakalava de Maintiranô ne

valent pas ceux du Ménabé, ils se sont dégradés au contact des commerçants : leur politesse est devenue

de la bassesse ou de la mendicité, et leur fierté, un prétexte à la paresse. Ils imitent leur chef qui, au lieu de

prélever un impôt régulier, fraternise avec les voleurs, mendie royalement du vin et du rhum chez les Blancs,

de la tode et des roupies chez les Hindous, fait des dettes avec l'intention de ne jamais les payer, emprunte

les souricières et les ceintures pour voir comment elles sont faites et ne les rend pas. Les Sakalava entrent

chez nous sans qu'on les y invite, s'installent, se couchent sur nos meubles, boivent dans notre verre, nous

enlèvent la cigarette de la bouche» (Journal du voyage fait sur la cote Ouest, p. 129-180);

Al. Jean Carol, en 1896 : ttUn de mes lecteurs m'écrit : trCertes, le niveau moral des Hovâ est inférieur à

ccelui des Européens, cependant ils suivent logiquement les indications de leur morale simpliste, tandis que

slcs Européens agissent bien souvent contrairement aux prescriptions d'une morale supérieure dont ils se

rplaisent à proclamer l'excellence». Placer son idéal moral à une très grande hauteur, puis lui tourner le

dos et s'en éloigner chaque jour davantage en se donnant pour excuse les nécessités de la vie pratique, voilà,

parait-il. le signe auquel se reconnaît l'homme véritablement civilisé; les sauvages, les barbares assignent à

leur maximum de vertus une limite plus voisine de la nature, un port plus hospitalier pour les pauvres

forces humaines, ce qui leur permet d'y arriver et de s'y maintenir. Tout compte fait, les Hovâ ne sont ni

absolument mauvais, ni absolument bons, le bon et le mauvais se mêlent chez eux, comme dans toutes les

espèces de la famille humaine, ils sont différents de nous sous une foule de rapports, soit au total, comme
on dit en mathématiques, tréquipollents». Quel moraliste de bonne foi oserait s'indigner de leur hypocrisie,

lorsque nos mœurs publiques et privées sont si profondément empoisonnées de ce venin, de leur cupidité,

lorsque nous avons fait à l'argent la place qu'il tient chez nous, de leur cruauté, lorsque nous leur appli-

quons avec tant d'énergie les dures lois de la conquête? 11 est un vice que, nous autres races supérieures,

nous possédons au plus haut degré, c'est l'ingratitude; nous nous en excusons volontiers, et comme nous

avons beaucoup d'esprit, nous l'appelons d'une jolie périphrase : l'indépendance du cœur; mais, chez les

Malgaches, elle nous parait odieuse parce qu'elle ne se donne pas la peine de se déguiser. Quant à leurs qua-

lités qui sont curieuses et nombreuses, nous n'en reconnaissons que celles qui peuvent servir nos ambitions,

et nous qualifions ingénument de brigandages les révoltes de leur patriotisme humilié. En réalité, nous ne

sommes pas meilleurs que les Hovâ; nous sommes plus forts, voilà tout» (Au pays rouge, 1896).

(a) Les Betsimisarakâ , quoique trompés et opprimés par les Merinâ depuis Radamâ I
er

, n'ont jamais eu une

velléité de révolte contre leurs oppresseurs.

(3) A voir leurs vêtements qui sont souvent assez sales, on pourrait se faire une idée désavantageuse de

leur propreté, mais cette malpropreté est tout extérieure, et tient à ce qu'étant pauvres, ils ne peuvent

acheter de savon pour laver leur linge, qu'ils craindraient en outre d'user. Cependant les Antimoronâ, les

Antifasinà, les Antisakâ et même les Antanosy sont sales, et leurs femmes, enveloppées dans des nattes grais-

seuses, sont peu avenantes; leurs villages sont encombrés de bouses de vache où l'on enfonce jusqu'aux genoux.

(4) Quand le Malgache de l'Est a deux ou trois mètres de toile pour se vêtir, un pot de terre ou de

fonte pour cuire son manger, son champ de riz et quelques bœufs, il est satisfait et ne désire rien de plus;

aussi n'est-il pas facile de le faire travailler' 1
'. La paresse et l'indolence des Betsimisarakâ est telle, que, dans

la baie d'Antongil par exemple, où on leur offrait, en 1 865 , 1 franc de la livre de caoutchouc, ils promet-

taient d'aller en forêt le lendemain, et le lendemain ils ne bougeaient pas. L'apathie et l'insouciance qui

leur font fuir tout travail exigeant de l'attention et de l'assiduité ne les empêchent pas cependant de se iivrer

avec entrain à des besognes dures et pénibles; c'est ainsi qu'un Betsimisarakâ pagayera tout le jour en plein

soleil ou par une pluie à verse, sans fatigue apparente; le violent exercice du port du Jilanjaiul ou palanquin

plait à tous les habitants de l'Est, qui porteront gaiement leur maître de l'aurore à la nuit par des chemins

abrupts et glissants et qui, le soir, oublieux des fatigues de la journée, chanteront et riront entre eux; mais

un travail régulier, sur place, les ennuie, et comme ils ont peu de besoins et qu'ils vivent avec plaisir de la

vie la plus misérable, ils n'utilisent pas volontiers leurs qualités et forces physiques qui sont grandes.

(5) L'argent a peu de prix aux yeux des Betsimisarakâ; dès qu'ils ont quelques sous, on ne peut les faire

11 Flacourt, parlant des Zafy Borahâ ou descendants leurs gens qui soient en cette ile. Ils ne sont nullement

des juifs qui habitent l'ile de Sainte-Marie et la cote voi- traîtres ni adonnés à tuer» (liist. de Madagascar, 1661,

sine, dit «qu'ils sont tous grands ménagers [économes], p. 3o8); et, en 1668, François Martin disait aussi qu'il

tant hommes que femmes et filles, et que, dés le soleil n'y avait rien à craindre des gens de Fénerive, si on ne

levant, ils s'en vont à leur plantage d'où ils ne reviennent leur taisait pas de mal. Les indigènes de cette partie de
qu'a jour failli [à la chute du jour]. Ce sont les meil- Madagascar n'ont plus aujourd'hui ces qualités.

ETII.NOjIIJPIIIE. hh

SAriOSiLE.



346 MADAGASCAR.

travailler avant qu'ils aient dépensé tout leur petit pécule. Majeur raconte, au xvm° siècle, rrqu'il n'était pas

rare de voir des maromitâ [des domestiques, des ouvriers] engagés à quatre piastres [à vingt et qui Iques

francs] pour quarante-cinq jours, gages payables à la fin du contrat, venir je trentième et même le quaran-

tième jour annoncer qu'ils s'en allaient, sous le prétexte d'une fête, d'un procès, etc., préférant perdre le

prix de ces trente ou quarante jours de travail que de rester quelques jours de plus'1'». ctLcs Antanosy sont

pour la plupart paresseux, demeurant longtemps sans rien faire; quand ils travaillent, c'est à loisir. Ils ne

plantent que ce qui leur est nécessaire pour se nourrir, puis, la récolte faite, il se dépêchent de tout manger

ou en vendent une partie, si bien qu'après ils sont dans le besoin et qu'il leur faut jeûner ou racheter ce

qu'ils ont vendu, en le payant au quadruple; mais les chefs, Roandrianâ, Anakandriana et Lohavohilsâ

,

n'en usent pas de même , car ils gardent par devers eux des provisions et , au temps voulu , ils en vendent à

leurs sujets imprévoyants contre des bœufs, de sorte qu'ils s'enrichisscnt7> ('). De même, pendant que les

Betsimisarakâ flânent et se livrent à leurs orgies, les Merinâ, qui habitent l'Est, miaramilâ, soldats, comme
borizanS, civils, plantent des patates et du maïs, et si la récolte du riz est mauvaise, les Betsimisarakâ

doivent leur acheter à crédit des vivres payables avec usure en riz à la prochaine récolte : en effet, jouis-

sant de ce que leur donne le présent et oublieux de la veille , ils ne prennent pas souci du lendemain ; légers

et capricieux, ils agissent sous l'impression du moment, cédant à des influences purement physiques, exté-

rieures.

(6) Toutefois, s'ils n'ont pas l'humeur guerrière des peuplades pastorales, les Betsimisarakâ ne craignent

pas d'affronter la haute mer et ont, à certaines époques, fait des expéditions lointaines, allant piller les iles

Comores et même certaines villes de la côte orientale d'Afrique. On ne peut donc pas dire avec vérité qu'ils

sont tout à fait dénués de courage; ils n'ont aucun goût pour le métier militaire, mais l'état de marin leur

plaît. Du reste, lorsqu'on accuse la plupart des Malgaches d'être lâches, irpoltrons», comme Carpeau du
Saussay qui s'étonne tfque des villages entiers s'enfuissent dès qu'ils voyaient venir une troupe de Français»,

on ne réfléchit pas assez que des gens éminemment superstitieux, persuadés que les tr blancs» possédaient de

puissants talismans et ayant, d'autre part, des armes incapables de lutter contre les nôtres, pouvaient avoir

peur et s'enfuir, sans être réellement poltrons ni lâches.

(7) Cancaniers et chicaniers, ils se plaisent à faire «gazette», comme ils disent aujourd'hui, à colporter

les mauvais propos et les faux bruits.

(8) Les Antanosy sont, avec les Merinâ et les Betsileo, les Malgaches qui ont le plus l'habitude du travail

et le plus de résistance à la fatigue : hommes, femmes, enfants bêchent, plantent, récoltent, etc. Les femmes

sont non seulement laborieuses dans leur ménage, mais elles tissent des vêtements, elles fabriquent des nattes

et des poteries, etc.

(9) Les Antimoronâ et les Antifasinâ n'hésitent pas à quitter leur pays et à aller au loin , traversant même
quelquefois toute l'île, pour gagner quelques bœufs ou quelque argent. Ces mpilokalefonâ, comme on les

appelle parce qu'ils sont habiles à manier le javelot et la sagaye, sont l'une des sources les plus précieuses de

la main d'oeuvre indigène; non seulement ils se louent tout le long de la cote orientale jusqu'à Ûiego-Suarez,

mais ils s'en vont cultiver les plantations des Sakalavâ du Ménabé, et, après une année d'absence, ils rentrent

chez eux avec trois ou quatre bœufs, quelquefois même avec huit ou dix. Toutefois, à cause de leur caractère

très versatile, on ne peut pas compter sur l'exécution stricte des engagements qu'ils prennent M.

(10) Les Antisakâ et les Antivatô, qui plantent peu et font métier de pillards, sont parmi les peuplades les

plus guerrières de Madagascar et les plus redoutées; ils aiment à se battre et, quand un de leurs clans a le

dessous, il s'unit à d'autres pour se venger. Ils ne manquent pas de courage et ont opposé, en 1827, une

vigoureuse résistance aux Merinâ : Rabedokâ, le chef de Vangaindranô, et les principaux nobles, ayant été

vaincus par les troupes de Radamâ I", ont préféré, avec un admirable patriotisme, la mort à la soumis-

sion'4
'. Les Antanosy sont souvent en guerre entre eux et ils se tiennent toujours sur leurs gardes; du reste,

comme les Antifasinâ, ils se battent bien et sont habiles à manier la lance; les autres peuplades les redou-

tent fort.

(11) Les Merinâ, surtout, ont le sentiment profond de la hiérarchie, un grand respect pour toutes les auto-

rités, un vrai culte pour leur souverain, pour leurs lehibé ou les grands du royaume, comme pour leurs

ancêtres et les chefs de leur famille; chez eux, où il y a unité de commandement, il y a une discipline réelle

au lieu de la désunion et de l'activité désordonnée qui régnent sur les côtes; il est vrai que leurs chels étaient

supérieurs par l'intelligence et par l'instruction à leurs sujets qu'ils tenaient à l'écart grâce à une étiquette

sévère et en exigeant d'eux les honneurs dus à leur rang, ce qui n'existait guère dans la plupart des autres

peuplades où il y avait d'ordinaire une vraie promiscuité.

(12) Les Betsileo comptent parmi les plus processifs des Malgaches : il y a toujours foule au tribunal et ils

se ruinent sans motif sérieux dans des procès qu'ils poursuivent avec un entêtement incroyable, car, comme
les Merinâ, ils sont très tenaces en ce qu'ils regardent être leur droit; il y a surtout le clan des Isahavakotimnâ

I" Mayeur ajoute que, quoiqu'on fut d'après les con-
(i)

Fi.»cocnT, llist. de Madagascar, 1661, ]>. 87, et édi-

venlions en droit de ne leur rien donner du tout, on lion A. et G. Grandidier et Froidevaux, 1913. p. 120-i3o.

les payait cependant, car, remarque-t-il , ?on n'eût pu les (3) Journal offic. Madagascar, 1897, p. 823.

ravoir lorsqu'on en aurait eu besoin». (
*

! Elus, History of Madagascar,' t. II, i838, p. 367.



ETHNOGRAPHIE. 347

qui a sous ce rapport une réputation telle qu'on dit chez ies Betsileo, lorsqu'on veut parler d'un mauvais

lcabary, d'un mauvais procès, c'est un kabary d'Isahavakoaninâ.

(i3) Quand on va le vendredi, de grand matin, se promener aux environs du zomâ ou marché de Tanana-

rive. on voit accourir, la plupart au pas gymnastique, des files de piétons, tous chargés, tous pressés, les

enfants eux-mêmes portant une charge proportionnée à leur force, et ne musant pas, se dépêchant. Mais, à côté

de cette activité, il y a en eux une forte dose de patience qu'ils utilisent lorsqu'ils traitent une affaire, ne se

hâtant jamais et tenant longtemps leur interlocuteur dans l'indécision.

(îi) François Martin, qui ne connaissait de Madagascar que la cote Est, lorsqu'il a visité en 1667 l'Antsi-

hanakâ, dit que ses habitants trsont plus industrieux que ceux des autres endroits de l'ile [de la cote orien-

tale] à cause des voyages qu'ils font à l'Ouest pour y vendre les esclaves qu'ils prennent sur leurs voisins;

le commerce qu'ils entretiennent pour cette raison avec les Anglais, quelquefois avec les Portugais, mais par-

ticulièrement avec les Arabes, les ont rendus plus habiles, plus entreprenants et plus civilisés; mais les con-

naissances qu'ils ont acquises en fréquentant ies étrangers ne les ont pas rendus meilleurs, puisqu'ils ne s'en

servent que pour inquiéter leurs voisins!) (Mémoire sur l'établissement des Colonies françaises , 1667, Manuscr.

Arch. nation. Paris, T* 1160,, et Copie Bibl. Grandidier, p. s5o). — Ce sont certainement les Merinâ qui

sont les plus industrieux, comme le constatent les voyageurs qui montent des côtes sur le plateau central et

qui. en arrivant en Imerinâ. constatent non sans surprise que tout change d'aspect : aux misérables paillotes

dont sont composés les villages des régions côtières succèdent des maisons en briques qui ont quelquefois

deux et même trois étages, formant des hameaux et des bourgs d'un aspect riant, avec leur église, leur école,

leurs petites boutiques et leurs cultures bien entendues. Ils sont non seulement industrieux, mais adroits et

ingénieux. trL'Européen a plaisir à voir dans l'Ancove [en Imerinâ] les foires ou marchés publics si semblables

à ceux qui sont établis dans différentes provinces de France : l'affluence du monde , la variété des objets qu'on

v trouve, le mouvement et la vie qui sont partout, l'époque fixe des rendez-vous, la permanence des lieux où

chacun vient, sachant qu'il y pourra satisfaire à son goût et à ses besoins, tout cet ensemble rappelle de chère

souvenirs, et l'on s'étonne de retrouver sous un autre hémisphère, dans un petit canton d'une lie perdue au

sein du vaste Océan, canton qui est environné de toutes parts de nations brutes et sauvages, on s'étonne,

dis-je, d'v retrouver des institutions et d'être rappelé à des idées que le temps et l'éloignement des lieux

avaient presque effacées, ... de revoir des objets qui rappellent à l'étranger sa patrie, et un sentiment d'ad-

miration entre dans son cœur et adoucit les regrets qu'il éprouven (Maïelr, Voyage dans l'Ancove en 1785,

Mail. British Muséum , fonds Farquhar, et Copie Bibl. Grandidier, p. 5 s).

Les Betsileo, quoique ayant l'esprit moins vif que les Merinâ, font bien ce qu'on leur enseigne; ils réus-

sissent cependant moins bien dans les travaux lins et délicats : ce sont de bons cultivateurs, ils soignent bien

leurs troupeaux; en revanche, ils sont de mauvais commerçants, ne sachant pas comme les Merinâ miady

varotrâ, c'est-à-dire débattre, discuter les prix.

(i5) Toutefois les Tsimihety, les Silianakâ et les Bezanozano sont paresseux : si on les laissait faire, ils pas-

seraient volontiers leur vie entière dans l'oisiveté, se contentant d'avoir le riz nécessaire à leur subsistance,

du rhum en abondance, quelques bœufs et une butte de roseaux pour dormir. François Martin, au xvn" siècle,

a cependant constaté que les Silianakâ ne laissent pas que d'être quelquefois laborieux, car trieurs maisons

sont bâties en grosses poutres et en planches , et , comme les forêts sont distantes de 4 à 5 lieues de leurs

villages et qu'il n'y a pas de charrettes, le transport de ces poutres et planches est difficile et pénible» (Man.

Arch. nation, et Copie Bibl. Grandidier, p. 267). En réalité, ils sont indolents, à moins d'être excités par la

superstition , l'avarice , l'ambition ou la vengeance.

Les Betsileo aiment la tranquillité et le travail, et ceux qui ont émigré à Ambiky, au Menabé, sont bien

plus travailleurs que les Sakalavâ au milieu desquels ils se sont installés et auxquels ils fournissent du riz et

des vivres, jusqu'à 2 5 lieues à la ronde.

En réalité, ce n'est pas tant la race que le milieu, l'éducation, les nécessités de la vie qu'il faut incri-

miner, car, si les Merinâ sont plus laborieux que les autres peuplades, il n'est pas moins vrai que les très

nombreux esclaves qu'ils ont, et qui sont originaires des autres parties de l'île, ne leur cèdent pas sous ce

rapport; tous les voyageurs qui ont visité Madagascar ont pu constater, comme nous-mêmes, que les maronuta,

les porteurs de flanjana [de palanquin] et de paquets, qui appartiennent à toutes les peuplades de l'ile, sont de

braves et honnêtes gens, infatigables, toujours gais et soumis : on a beau être dur ou plutôt exigeant à leur

égard, leur demander d'aller plus vite, de prolonger l'étape lors même qu'ils sont fatigués, d'accourir plus vite

à l'appel et de rendre une foule de petits services en dehors de leur métier, jamais ils ne se plaignent, et, s il

v a un travail dur et pénible entre tous, c'est bien celui de porter un flanjana, un palanquin lourdement

chargé, à travers des montagnes boisées par des sentiers abrupts et glissants.

(16) Mayeur dit, en 1777 : tSous le masque de la douceur et de la politesse, les Hovà sont trompeurs,

avares, voleurs, égoïstes et capables de vous laisser mourir de faim plutôt que de vous secourir, s ils vous

savent hors d'état de rémunérer leurs services. Ils ne sont pas cruels ni sanguinaires, mais, s'ils rencontrent

quelqu'un en un lieu écarté, ils ne se font pas faute de le piller, car ils sont voleurs et intéressés. . . . Bien que

re-pectant les morts, ils sont assez souvent poussés par l'intérêt à dépouiller les morts étrangers à leur famille,

jouant la comédie comme si ce mort leur devait quelque chose dont ils avaient à se payer» (Premier voyage

a Ancove, Man. British Muséum et Copie Bibliothèque Grandidier). — En effet, si les Malgaches sont en général

44.



348 MADAGASCAR.

intéressés, il n'en est pas d'aussi rapaces que les Merina, riiez lesquels l'amour de l'argent "' est uni-

versel : une avarice qui semble au premier abord incompréhensible dirige tous leurs actes; grands et petits

amassent des piastres et des piastres sans intention d'en tirer un jour parti (au moins ici-bas); une piastre

s'enterre à coté des précédentes et ne doit plus jamais revoir le jour, car ils se priveront du strict nécessaire

ou bien emprunteront plutôt (pie de toucher au cher trésor enfoui dans des trous creusés ça et là et connus

du propriétaire seul
,
qui ne met au courant ni sa femme ni ses enfants. La légende suçante, qui est populaire

en Imerina, peint bien ce coté du caractère si particulier des Hovâ : deux hommes traversaient une rivière

peuplée de crocodiles; l'un d'eux venait d'atteindre la rive, lorsque son compagnon, qui en était tout près,

fut saisi par un de ces redoutables reptiles; il se débattit avec, vigueur, mais, ses forces diminuant et se

sentant entraîné par la bête, il cria à son ami : «Dis à ma femme que la cachette esta...»; au moment
de révéler son secret, le courage lui manqua et il lit de nouveaux efforts pour se dégager de l'étreinte mor-
telle; voyant que c'était en vain, et la tête étant déjà à moitié dans l'eau, il voulut continuer la phrase qu'il

avait interrompue et répéta : ce... est à», mais l'eau, entrant dans sa bouche, l'empêcha défaire connaître son

secret. Ce qui est certain, c'est que beaucoup de ces cachettes sont restées inconnues aux familles par suite

de morts subites ou imprévues. Mandoa vola [litt. : vomir de l'argent |, mandoa Irotâ [litt. : vomir l'argent dû]

sont les locutions pittoresques et expressives qu'ils emploient pour dire rrpayer», tts'aequitter d'une dette»,

car ils tiennent tant à l'argent qu'ils possèdent, ils se l'incorporent si bien, que, lorsqu'il leur faut s'en des-

saisir, il leur semble qu'ils l'arrachent avec effort, avec douleur du fond de leurs entrailles. Il y a lieu toute-

fois de remarquer que, s'ils y attachent un tel prix, c'est que, d'une part, dans certains grands malheurs de

famille, cet argent peut leur être utile ici-bas l"
, et surtout qu'ils croient que le trésor qu'ils amassent et

enfouissent avec tant de sollicitude leur sera très utile dans l'autre monde.
Ils ne s'efforçaient pas tant jadis d'avoir un métier pour gagner de l'argent que d'en amasser per fas et

ne/as : quémander, exploiter les uns et les autres '
3
>, prendre, voler quand ils croyaient ne pas être vus, telle

était dans l'ancien temps leur conduite habituelle. Tout homme riche et par conséquent envié risquait d'être

accusé d'un crime imaginaire, de sorcellerie, de lèse-majesté, etc., et, après une ordalie frelatée, condamné
à perdre ses biens qui étaient répartis entre les chefs, toujours prêts pour cette raison à accueillir les dénon-

ciateurs, et les accusateurs.

Ce sont de rusés commerçants, se livrant à toutes sortes de spéculations véreuses, habiles à brocanter, à

miady varotrâ comme ils disent, à discuter les prix, ce qui, même pour quelques centimes, est toujours

l'objet de très longs pourparlers : non seulement les borizanô ou civils, mais les soldats et les officiers même
de grades élevés se font courtiers et s'en vont à travers le pays colportant de côté et d'autre des marchan-
dises; il est vrai que, sous l'ancien régime, ni les soldats, ni les officiers, ni les gouverneurs, ni les juges

ne recevaient aucune paye du gouvernement malgache, et il fallait vivre. Leurs chefs immédiats, auxquels ils

devaient demander l'autorisation de s'absenter pour faire leur petit commerce, ne manquaient pas de pré-

lever une commission sur leurs gains; un officier du palais, qui voulait accompagner l'un de nous en 1863
dans une excursion au lac d'Alaotrà, n'obtint pas la permission du premier ministre lorsque celui-ci sut qu'il

ne gagnerait rien ou presque rien dans cette randonnée : "Il y a trop à faire au Palais en ce moment» , lui

répondit Rainilaiarivony.

Du reste, si les Merina ne coupent pas min fil en quatre», il y en a, comme le dit le Rév. J. Wills

(Ântan. Aniuuil, i885, p. 98), qui divisent la petite calotte inflammable des allumettes en deux ou trois

fragments et s'en servent pour mettre le feu à la poudre de leur fusil de chasse, au lieu de capsules qui

coûtent plus cher, preuve d'ingéniosité, d'adresse et de saine économie!

11 est intéressant de remarquer que cette avarice sordide, cet amour de l'argent se trouvaient non seule-

ment chez les indigènes d'origine merina, tant andrianà que hovâ, mais avaient gagné tous les esclaves dont

beaucoup étaient d'origine différente : les mpilanjâ ou maromitâ, qui portaient les paquets des cotes au centre

de l'île, à travers monts et vallées, et dont beaucoup étaient des Betsimisarakà, des Bezanozanô, etc., avaient

beau avoir les épaules en sang, les pieds et les jambes couverts de plaies au vif, trembler de lièvre ou être

affaiblis par la dyssenterie, ils allaient quand même, continuant à porter leurs lourds fardeaux plutôt que de
payer à un remplaçant quelque vola kely, une petite pièce d'argent, qui n'eût été qu'une minime partie du
karamâ ou salaire que leur donnait le Vazahâ.

Quoique les Betsileô, sans toutefois se livrer aux spéculations véreuses des mercantis merina, pratiquent

111 Les Merina ont connu et apprécié l'usage de l'ar-

gent d'ancienne date, tandis que chez les antres peu-
plades, surtout chez celles de i'Ouest et du Sud, ce métal

n'avait pas cours et que, jusqu'à la fin du xix° siècle,

toutes les U'ansactions commerciales se sont faites par
simple troc d'objets divers.

|a|
Il était en eflet très rare qu'une famille ne rachetât

pas un de ses membres fait prisonnier à la guerre ou
condamné pour un crime à l'esclavage ; c'était un devoir
auquel nul ne songeait à se soustraire.

131 L'un de nous, chassant les makis dans la forêt

d'Alamanitsii, à l'Est de l'Antsihanaka, empronta une

hache à un bûcheron et, en la lui rendant, lui donna
un voamenâ [o fr. 20] comme gratification. Dès qu'il

fut sorti de la hutte de ce bûcheron , les deux miara-

milâ ou soldats hovâ que le gouverneur d'Ambatondra-

zaka lui avait donnés comme gardes du corps y ren-

trèrent et s'emparèrent du vola Icely, de la petite

pièce d'argent donnée à ce brave homme, parce que. lui

dirent-ils, ksi nous n'avions pas conduit ici le VazahU,

tu ne l'aurais pas eu; c'est donc à nous qu'il appar-

tient!»



ETHNOGRAPHIE. 349

aussi l'usure, ils n'ont pas l'amour de l'argent au même degré qu'eux et ils sont moins roués, plus confiants

qu'eux en affaires; à leurs jeux, la principale richesse est le bétail. Ils sont, du reste, d'une économie

extraordinaire; aussi leurs voisins disent-ils d'eux : Antanandro, lahy mitomany lovia vakyl [Les Antanandro

(Les Betsileo) sont des gens qui se lamentent pour un plat cassé!]

(17) Les Merina sont opiniâtres, espérant toujours par des lenteurs arriver à leurs fins.

(18) François Martin raconte que, dans l'expédition qu'il fit contre les Sihanakâ, «onze de ses Français

et trois à quatre cents des noirs [des Betsimisarakâ] qui les accompagnaient furent tués par les Sihanakâ

parce qu'ils avaient tous déchargé leurs fusils à la fois, et que ceux-ci, l'ayant remarqué, se ruèrent sur eux

avant qu'ils eussent pu les recharger et les massacrèrent tous
,
perdant de leur côté trois cents hommes. Dans

cette guerre que leur faisaient les gens de Fénerive, dont l'armée comptait quatre mille indigènes de la

côte et trente Français, les Sihanakâ ont fait preuve d'audace, de courage, d'intelligence et de patriotisme,

incendiant leurs villages afin que les ennemis ne pussent pas s'en emparer et surtout afin de les affamer, et

ils ont fini par les repousser malgré l'appui des Français. Les gens de la côte étaient lâches; cent, qui s'étaient

écartés du groupe de ces Français , ont été mis en fuite par trois Sihanakâ seulement» ( Mémoire sur l'établis-

sement des Colonies françaises aux Indes orientales, Man. Avcli. nation., T* 1 1 69 , et Copie Bibl. Grandidier,

p. a55).

Les Betsileo de l'Est, d'Ilalanginâ, étaient plus guerriers que ceux de l'Ouest et se plaisaient à razzier

leurs voisins et à se battre les uns contre les autres.

Ce sont les Merina qui ont montré plus de courage que les autres peuplades , non qu'ils soient individuel-

lement plus braves que les Sakalavfl par exemple , mais ils ont le sentiment de la hiérarchie qui manque aux

autres, et leurs chefs ont une politique qu'ils suivent avec persévérance. La superstition leur donne le courage

de lutter pour le sol natal où reposent leurs ancêtres et auquel ils sont attachés par des liens religieux. S'ils

se sont souvent montrés lâches devant les Yazahii, par peur des talismans puissants, dont ils nous croyaient

détenteurs et contre lesquels ils jugeaient que les leurs ne pouvaient rien, et aussi des engins que nous a

donnés la science et dont les effets leur paraissaient surnaturels, certaines fois ils se sont montrés fort

braves : ainsi, le h novembre 1839, ils se sont fort bien battus à la Pointe à Larrée contre le comman-
dant Gourbeyre et son escadre; la plupart des canonnière périrent sur leurs pièces et les miaramila ou

soldats lançaient avec sang-froid des sagayes à bout portant contre nos marins; ils ont perdu 119 morts

(Caraton, Mémoire sur Madagascar, livre IV, Hist. de l'établissement de Tintingue, Manuscrit de i83i, Copie

Bibl. Grandidier, p. 43). Il y a lieu de remarquer que les soldats merina étaient passibles de peines très

sévères, notamment d'être brûlés vifs s'ils fuyaient devant l'ennemi, et que la crainte de ce châtiment ter-

rible était la cause dominante de leur conduite dans les combats; on doit toutefois reconnaître que, une
fois pris et condamnés, ils se redressaient devant la mort et savaient bien mourir. — Ce sont les habitants du
Vonizongô qui font surtout de braves soldats. Beaucoup plus récemment, au lendemain de noire conquête,

les Fahavalo ou insurgés qui ont lutté pour leur indépendance ont fait preuve d'une bravoure extraordi-

naire , surexcités , il est vrai
,
par leurs ombiasy ou devins-sorciers.

(19) Les Betsileo sont aujourd'hui pacifiques, mais, en réalité, s'ils ne font plus la guerre, c'est que,

vaincus et conquis, ils n'ont plus d'armes, que les Merina leur ont enlevées par prudence; par le fait, ils sont

même plus querelleurs que leurs voisins, et jadis toutes leurs villes étaient fortifiées et gardées avec vigilance,

car, avec ou sans provocation, les habitants d'un village faisaient à l'improviste une sortie contre un village

voisin, raflant ou razziant tout ce qu'ils trouvaient à leur portée, bétail, riz, volailles, enfants; à la première

occasion , on leur rendait la pareille.

(20) Les Merina sont fanfarons, pleins de jactance. Les Européens qui se trouvaient à Tananarive en 1882
se rappellent que , au moment où le commandant Le Timbre enlevait sur la cote Nord-Ouest les drapeaux

nova insolemment plantés sur des territoires placés sous notre protection, les Merina proféraient publique-

ment des menaces de mort contre le chanceber du consulat de France, traitaient les Français de ttmauvais

blancs», de « voleurs», et lorsque ceux-ci marchandaient, criaient bien haut qu'ils ne tarderaient pas à les

chasser, car, disaient-ils, trnous voulons être les maîtres chez nous et nous sommes les plus forts».

(21) Les Merina étaient jadis en perpétuelle méfiance vis-à-vis les uns des autres, et non sans raison, car,

à la fin du xvm e
siècle, il y en avait qui n'hésitaient pas à creuser dans leurs maisons des fosses qu'ils recou-

vraient de planches disposées de manière à basculer lorsque quelqu'un marchait dessus, de sorte que, quand
un passant, un visiteur entrait chez eux, le plus souvent sur leur invitation, il tombait dans le piège et était

ligotté, puis vendu comme esclave.

Ils se méfiaient fort des Européens : en 1785, le roi de Tananarive, Andrianamboatsimarofy, à qui Mayeur
proposa un traité d'amitié, après en avoir écouté attentivement les divers articles, parut les approuver les

uns après les autres, fit des promesses vagues, mais finalement refusa, parce qu'il y en avait un qui stipulait

le droit pour les Français de construire sur les bmites de son royaume un poste fortifié; et le grand roi

Andrianampoinimerinâ, le fondateur de la puissance merina, quoiqu'il n'ait cessé de combler de témoignages

d'amitié et de prévenances les Européens venus dans le centre de Madagascar sous son règne et dont il tirait

les fusils et la poudre nécessaires au développement de sa puissance, n'a jamais consenti à ce qu'ils s'établis-

sent et résidassent dans ses États; mais, si les Merina sont méfiants envers autrui, on a raison de leur rendre

la pareille et de ne se fier ni à leur parole , ni à leurs promesses.



350 MADAGASCAR.

On s'est souvent étonné que les Merinà fussent encore, à la lin du vu' siècle, aussi mal renseignés sur !a

puissance de la France, lorsque tant d'Andrianà et de Hovà intelligents et instruits étaient déjà venus en

Europe; c'est que ces ambassadeurs et jeunes nobles qui ont visité la France et l'Angleterre n'osaient pas, à

leur retour, dire ce qu'ils avaient vu, car ils craignaient qu'on ne les soupçonnât de s'être laissé corrompre

par l'argent des Français et des Anglais et qu'on ne les punit sévèrement.

(22) Les Merinâ sont sans scrupules, n'ont aucune probité; ils sont cauteleux et acceptent sans mot dire

les injures et les affronts pourvu qu'ils aient besoin de l'individu qui les malmène, mais ils se vengent dès

qu'ils le peuvent; ils sont tantôt serviles, tantôt impertinenls et bautains, sui\ant les circonstances : en 1887,

un Hovâ protestant d'Ambositrâ, après s'être vanté publiquement en termes grossiers d'avoir refusé de vendre

aux Pères Jésuites un terrain lui appartenant, est venu le lendemain, après avoir vu le gouverneur de la ville,

leur dire (tqu'il était très heureux de pouvoir leur être agréable en leur cédant ce terrain (qu'il leur avait

refusé la veille) et de coopérer ainsi à la gloire de Dieu et de Madagascar»!

On ne peut se figurer quelle était, sous l'ancien régime, la corruption des officiers merinà, des plus hauts

aux plus petits; quoiqu'ils s'espionnassent les uns les autres, ils s'entendaient cependant pour voler l'argent

du souverain, dont chacun prenait sa part, et, au Palais, à Tananarive, rien ne se faisait que par intrigue;

les délations, les exactions étaient constamment à l'ordre du jour, jamais il n'était question du bien public

et les juges acceptaient les cadeaux des parties en cause et rendaient une justice vénale.

(a3) La saleté est le caractère distinctif des habitants du centre de Pile, dont l'aspect est souvent rien

moins qu'agréable; l'une des causes, en outre du climat qui est plus dur que sur les côtes, est leur pauvreté

qui les empêchait autrefois de laver leurs lambas dans la crainte de les user et de les abîmer et aussi d'ache-

ter du savon dont le prix était assez élevé; en général, tout bon Malgache du centre achetait deux aunes de

toile écrue, qu'il mettait sur lui, se gardant de les laver et ne les quittant que lorsqu'elles étaient en loques;

mais, depuis une quarantaine d'années, depuis que les Merinà ont fabriqué du savon qu'ils ont vendu bon

marché, ils ne craignent plus autant de laver leur linge et ils sont généralement plus propres. Néanmoins,

dans de nombreux villages, on voit encore les enfants courir presque nus à travers les rues et se vautrer avec

les animaux familiers de la maison : chiens, cochons, poules, moutons. Les maisons des Sihanakà sont mal

tenues et pleines de puces; celles des Bezanozanô sont plus propres intérieurement, et les femmes ont grand

soin de ne pas laisser d'immondices aux alentours, mais nsur elles-mêmes, quelle que soit la richesse de leurs

vêtements, elles sont très malpropres» (Domaine, 1792).
Les Betsileo sont sales, ainsi que les Zafy Manirv qui habitent entre Ambositrâ, Ivoliitrambô et Ambohi-

mangâ du Sud. En 1777, Mayeur dit que tries maisons des Betsileo d'Andrantsay et des Hovà étaient fort

sales à cause des animaux, moutons, volailles, etc., qu'ils y hébergeaient et dont le fumier était précieuse-

ment entassé dans un coin pour être utilisé aux champs, et aussi à cause de la bouse de vache et de la tourbe

qu'ils y brûlaient pour se chauffer et faire la cuisine et dont la fumée épaisse et noire ajoutait à l'incommo-

dité et à la malpropreté du lieu». Cet état de choses existe du reste encore en beaucoup de villages du centre,

et l'un de nous a bien souvent couché dans l'unique chambre de ces maisons, pêle-mêle avec les propriétaires,

parents et enfants, avec les cochons, les oies, les poules qui y trouvaient asile, sans préjudice des rats et des

puces qui
y

pullulaient : on comprend que, dans de semblables conditions hygiéniques, les villageois aient un

aspect misérable et malingre et soient laids et sales, car ils ne sont pas seulement sales autour d'eux, mais

sur eux. Du reste, un des deux jeunes frères de Radamâ I", qui avait cependant été à Pile Maurice, a répondu

à Haslie qui lui reprochait la saleté de sa maison : «Que voulez-vous? la saleté tient chaud et le temps est

froid» (Elus, Hisl. of Madagascar, 1 838 ). Les Zanakantitrà, clan d'Ambodirano, sont parmi les plus sales;

quoique le sol de leurs maisons soit couvert de nattes, on ne s'en douterait pas à cause de la poussière qu'ils

laissent s'y accumuler. Les Sihanakà sont aussi très sales; grands et petits portent leurs vêtements jusqu'à ce

qu'ils tombent en loques, sans jamais les laver; leurs maisons sont infectes : ils y préparent et font sécher les

funy (Chromidés [Paratilapia Bleekeri]), poissons dont ils se nourrissent
,
jetant les intestins à même le sol

et les y laissant pourrir; ils ne lavent jamais les plats dans lesquels ils mangent : il est vrai que, le repas fini,

il n'y reste jamais grand' chose (Standing, Malagaty Children, p. 87-88).

Cette malpropreté des Merinâ est la cause de la généralité de la gale parmi eux : car ils revêtent un lamba

noir de crasse dans lequel il se mouchent et où l'on voit se mouvoir une armée de parasites; à la campagne,

les plus civilisés seuls font, par amour-propre, violence à leur incurie native et ont un aspect de propreté tout

extérieur, du reste. Les borizanô de Tananarive sont propres, différant des campagnards qui ne se lavent

jamais, mais, dès qu'on sort de la grand' ville, on ne voit que des villages pauvres, sales, et, au lieu de

lambas en général blancs et de maisons coquettes et propres, que des lambas crasseux, des maisons infectes,

vrais parcs à cochons, où il n'y a ni la propreté, ni les ustensiles qu'on trouve dans les cases des peuplades

voisines. Il est vrai que, l'eau ne pouvant être apportée dans la plupart des villes et villages qu'au prix d'un

travail assez pénible et, d'autre part, le climat étant froid, le peuple ne fait pas de cet élément essentiel de la

propreté un usage aussi grand et aussi fréquent pour les personnes et pour les habitations qu'il serait

désirable. Ajoutons toutefois qu'il y a depuis quelques années une amélioration notable.

(sli) ((Les petits chefs Sakalavâ ne sont pas mieux obéis par leurs gens qu'ils n'obéissent eux-mêmes a leur

mpanjakâ, à leur roi. Pour les uns et les autres, l'autorité est un mot vide de sens, la hiérarchie est subor-

donnée à leur caprice» (Guillain, Documents sur la côte occidentale de Madagascar, 1 845, p. 25g). — Le Bev.



ETHNOGRAPHIE. 351

Cowan raconte que le roi Barâ Ivohitrâ, à qui il venait de faire visite, accompagna pendant quelque temps,

suivi de plusieurs milliers d'hommes, de femmes et d'enfants; le roi était perdu au milieu de ses sujets et,

comme il leur avait plusieurs fois intimé, mais en vain, l'ordre de s'arrêter et de revenir avec lui à Ranohirâ,

ne trouvant pas de cailloux à sa portée , il arracha des mottes de terre à un de ces grands nids de termites

si communs dans cette région et les leur jeta : c'est ainsi qu'il arriva à se faire écouter et obéir.

(a5) Mayeur dit. en 1776. que tries Antambongo [Sakalavâ du Milanjâ] se battaient en gens de cœur et

que leur bravoure, leur adresse et leurs ruses les faisaient redouter de leurs voisins dont ils étaient l'effroi,

les pillant, les volant, les massacrante (Man. du British Muséum et Copie Bibl. Granditliri; p. 23).

(36) trLes Sakalavâ entrent chez les traitants sans y être invités, s'y installent, se couchant sur les meubles,

buvant dans les verres, enlevant la cigarette de la bouche de ceux-ci pour la fumer, sans demander la per-

mission, et on ne peut s'en débarrasser qu'en les chassant par les épaules»; il n'en était pas de même chez

ceux qui étaient soumis aux Merinà : aussi, avant notre conquête, les Européens qui vivaient sur la cote occi-

dentale appelaient-ils de tous leurs vœux la prise de possession par les Merinâ du Ménabé, du Mailakâ, etc.

(A. Grandidier, Doclioi, etc.).

(37) Mayeur raconte que, venant à Bombétok de la baie d'Antongil par terre, ce qu'aucun Européen

n'avait encore fait, les Sakalavâ conçurent à son égard toutes sortes de soupçons et que le roi ne voulut pas le

recevoir et le força à s'en retourner de suite. — De nos jours, quand le missionnaire anglais, le Rév. Bichardson,

arriva à Saint-Augustin, venant de l'intérieur, Belamhy, le chef de cette ville, lui reprocha d'avoir violé les

lois du pays en venant par terre, et non comme de coutume par mer, et l'accusa d'être à la solde des Merinâ,

de s'être entendu avec eux et avec Radodô, roi des Antanosy émigrés, pour s'emparer de son pays, de venir

jeter des sorts sur lui et ses sujets, comme le montraient les coquilles qu'd avait ramassées sur la plage, et il

demanda qu'il lui remit son guide antanosy pour le mettre à mort et tous ses porteurs pour les réduire à l'escla-

vage et qu'il lui abandonnât tous ses bagages , disant qu'il le laisserait ensuite libre de rester dans le pays ou

de s'en retourner par mer. Ce kabarïj fut long, mais, grâce à un cadeau, se termina amiablement. — En
réalité, un Sakalavâ et un Barâ voyaient un ennemi dans tout individu avec qui ils se trouvaient en contact;

leurs voisins eux-mêmes n'étaient pas autorisés à pénétrer dans leur village après le coucher du soleil, et, entre

eux, ils se méfiaient toujours les uns des autres et tenaient en suspicion même leurs parents , craignant qu'ils ne

nourrissent quelques mauvais dessein à leur égard : aussi, en tout lieu et à tout instant, avaient-ils leurs armes

à la main afin de pouvoir se défendre s'ils étaient attaqués à l'improviste (Wai.en, Two years among the

Sakalavâ, AntaiianarivoAnnual, 1881, p. 11). «Quand deux Antambongo qui ne se connaissent pas se rencon-

trent en pleine campagne, dit \incent Noël, ils ne s'abordent pas, ils s'adressent de loin les questions d'usage

sur leurs santés respectives, sur le lieu d'où ils viennent et sur celui où ils se rendent et sur le but de leur

course; tout en se donnant ces témoignages d'intérêt, ils se surveillent réciproquement, ayant la main sur

leur fusil, prêts à tirer au moindre geste suspect; ils no cessent de s'observer avec défiance que lorsqu'ils

sont à une assez grande distance l'un de l'autre» (Recherches sur les Sakalavâ, Bull. Soc. géogr. de Paris,

2
e
série, t. XIX, i8a3, p. 278).

(28) Quand les Malgaches de l'Ouest et du Sud ont des sagayes et un fusil à pierre avec de la poudre

et des balles, quand ils ont du loahâ [du rhum], des femmes et des bœufs, quand ils peuvent piller quel-

qu'un ou détruire quelque chose, ils sont satisfaits et ne demandent rien de plus. Aussi, quoique forts et

bien musclés, travaillent-ils tout juste pour assurer leur vie matérielle, et comme ils ont peu de besoins, leur

travail consiste à visiter leurs troupeaux de bœufs et, pour les vezô, à pêcher en pirogue. Hommes et femmes
ont la plus grande répugnance pour les travaux manuels, et ils restent des heures, des jours, sans bouger,

pensant Dieu seul sait à quoi; on voit rarement les filles, petites ou grandes, occupées à une besogne utile,

elles restent assises ou couchées sur le sable du matin au soir sans rien faire, excepté quelquefois des nattes,

car c'est le devoir des femmes d'en garnir la maison.

Lorsqu'ils ont quelques corvées à faire, à entendre leurs chants, à voir leur allure gaie, leurs cris joyeux,

les danses auxquelles ils se livrent, on croirait que le travail leur plaît, leur agrée, mais cette belle ardeur

n'est qu'un feu de paille, ils se mettent cent pour faire la besogne de dix, s'arrètant à tout bout de champ
et ne reprenant la bêche ou la cognée que pour quelques instants , après de longs intervalles de repos.

(29) trLe caractère des Antankaranâ et des Sakalavâ, dit Lasalle en 1786, est insouciant; tout ce qui n'a

pas rapport à leur passion pour les femmes, à leurs troupeaux et à la pèche avec leurs pirogues à balancier

leur est indifférent.»

(30) S'ils sont inconstants dans le travail, ils répugnent au contraire à tout changement dans leur mode
de vie sauvage, à toute idée de progrès. Leur seule ambition est de suivre les coutumes de leurs ancêtres, de

penser et d'agir comme ont pensé et agi leur ancêtres, et ils ont un grand mépris pour ceux qui adoptent

ies usages des étrangers.

(3i) Sans armes, un Sakalavâ est lâche, mais avec son fusil, sa sagaye et ses gris-gris, il est hardi et cou-

rageux. Des combats sauvages ne sont pas rares entre eux., surtout à la suite des orgies de boisson dont ils

sont coutumiers, et souvent pour les causes les plus futiles, combats qui se terminent quelquefois par la mort

de l'un des combattants et même des deux, ou tout au moins par des blessures graves. Le Rév. Walen raconte

avoir assisté à une dispute entre deux jeunes Sakalavâ dont l'un reprochait à l'autre d'avoir épousé une esclave

et d'être l'opprobre de sa famille : trEt vous, dit celui-ci, n'avez-vous pas honte d'avoir épousé la femme la plus



352 MADAGASCAR.

laide qu'il y ait sur la terre ?» et tous les deux s'écrièrent : Andaotoika hialy! Battons-nous! et le duel com-

mença; ils tirèrent l'un sur l'autre, puis se lancèrent leurs sagaycs, comme de vrais sauvages qu'ils étaient,

et se blessèrent grièvement l'un et l'autre. Le Rév. Cowan a vu à Ranotsara deux des chefs de Raibahâ se

Lattre à coups de fusd, n'étant qu'à quelques mètres l'un de l'autre, et il ajoute : trlls étaient ivres, il est

vrai, mais ce combat n'excita aucune émotion, car de semblables scènes sont fréquentes».

(3a) «Lorsque je débarquai à Morondavà, mon fidèle serviteur Karavatô chercha, comme font tous les

Malgaches, une femme qui lui fit, passer agréablement le temps pendant mon séjour au Ménabé. La (ille du
chef vezo Manoby, avec laquelle il élait convenu de se taire frère de sang, mise au courant de son désir, lui envova

sa nièce, qu'avec l'autorisation du père et du grand-père il épousa. Après la noce se fit le fati-dra , la céré-

monie du serment du sang, qui, s'il avait eu lieu auparavant, eût rendu toute relation sexuelle incestueuse

et tout mariage impossible : cette jeune fille, étant devenue sa nièce, lui eut étëfadibé, inviolables (A. Giun-

didier. Notes de voyage manuscrites). Le même fait s'est produit lorsque l'un de nous dut, pour des raisons

de haute stratégie, épouser la princesse Paratâ, la fille unique de Lahimenjâ, le roi du Fiherananâ (union

toute platonique du reste), ce qu'il fit avant de faire le serment du sang avec ce roi; autrement elle eut été

sa nièce et il n'eût pu en faire sa femme.

(33) Le «fati-dra» chez les Antanosy. — «Ce fut un jeudi que nous convînmes, Zomanery, le grand roi

des Antanosy, et moi de contracter l'alliance du sang. Le devin consulté sur le jour propice à cette cérémonie,

après avoir étudié la conjonction des astres et tiré le silcily, fixa le mardi suivant.

«Le grand jour venu, les chefs et le peuple s'assemblèrent devant la demeure du roi. Un bœuf fut amené,

jeté à terre, et on lui lia les quatre pattes; un prince ZafindRaminia l'égorgea, en prononçant quelques

prières, et reçut le premier jet de sang dans une calebasse où avaient été mises une grosse manille d'or et

de l'eau et où l'on ajouta du sel, du noir de fumée et une balle. Zomanery, saisissant de la main droite une

sagaye et moi la baguette de mon fusil , nous en plongeâmes les bouts dans la calebasse , pendant que le chef

de mes porteurs, Karavatô, les arrosait sans cesse avec le liquide sacré et que le principal chef de la ville,

après avoir célébré les louanges des hautes parties contractantes, énuniérait les obligations que nous imposait

notre nouvelle parenté, appelant, en terminant, sur celui qui y manquerait les plus grandes calamités : «Je

«vous préviens, mon Dieu, je vous préviens, mon pays et vous aussi, ancêtres du roi et ancêtres de Beso-

irmotsâO, que mon roi, Razomanery, et Besomotsà contractent aujourd'hui \efamakjj, se font frères de sang;

«ils doivent donc dorénavant avoir l'un pour l'autre une affection forte et inébranlable, ils doivent s'entr'aider

«dans la bonne comme dans la mauvaise fortune; tout dorénavant doit leur être commun, leurs biens, leurs

«femmes, leurs familles. Mais, ô mon Dieu, punis le parjure qui trahira son frère, qu'il soit comme le sel,

«comme le noir de fumée, comme les trombes, qui, dans l'eau, dans le feu ou dans l'air, disparaissent sans

«laisser de traces; qu'il soit accablé de malheurs, que la malédiction divine pèse sur lui, qu'il ne trouve à

«reposer sa tête que dans un poulailler et (pie les effrayes et les hiboux dévorent son cadavre !»

« Zomanery, prenant alors une cuillerée de I'«eau d'or», du breuvage sacré, s'écria : it Isa, roa, telo, cjatra,

«limy, eniiia, fitol Un, deux, trois, quatre, cinq, six, sept ! C'est avec bonheur que je me fais frère de sang

«avec mon ami Besomotsà. Que je sois toute ma vie misérable, que nous soyons tous maudits, moi et mes

«enfants, si jamais je manque à mon serment! 11 a été bon pour moi, il m'a fait de nombreux et beaux

«cadeaux, et moi aussi je serai bon pour luis, et il me fit boire cette cuillerée, me frappant ensuite les deux

épaules, le dos et la poitrine avec la cuiller vide.

«J'accomplis les mêmes rites, en lui disant : «Isa, roa, telo,. . . jilo! Un, deux, trois, quatre, cinq, six,

«sept! nous voici frères, tu seras content de moi si tu tiens bien la parole. Reçois avec bienveillance mes com-

cr patriotes qui viendront te voir et tu ne te repentiras pas d'être devenu mon frère».

«La cérémonie était terminée et on versa le restant de IVeau d'or» en un endroit sacré que personne ne

foule aux pieds» (A. Grandidier, Voyage chez les Antanosy émigrés en 1867, Bull. Soc. Géogr. Paris, févr.

1879, p. i46).

(31) 1° Le «fati-dra» chez les Sakalava.— «Je me fis frère de sang avec le roi du Fiherenanâ, Lahimcrijà, le

3i janvier 1869; c'était la première fois qu'un blanc faisait le vrai fa ti-dra avec un roi antifiherenanâ. M'ajant

fait asseoir à ses côtés sur la même natte, le roi prit dans ses cheveux, qui étaient tout blancs de graisse de

bœuf, une pièce d'or et la mit dans un bol avec un peu d'eau et de rhum, où nous plongeâmes le bout, lui,

de sa sagaye, et moi, de la baguette de mon fusil. Achille Lemerle, un des Français qui habitait la côte Sud-

Ouest de Madagascar depuis de nombreuses années, prononça les paroles sacramentelles qui consacraient notre

union fraternelle, tout en arrosant avec t'«eau d'or» contenue dans le bol les armes que nous tenions de

la main droite. Je me fis une petite incision au creux de l'estomac et, ayant mis le sang qui en coula dans la

cuiller contenant du liquide sacré, je fis boire cette mixture au roi, qui ensuite a:;it de même avec moi.

Comme, suivant son habitude, Lahimerijë avait bu beaucoup de toahii, de rhum, il n'était pas très maitre de

ses mouvements, et en voulant prendre dans le bol une cuillerée du liquide sacré, il en renversa sur la

natte; un des chefs, Rainiavô, se mettant à plat ventre par terre, s'empressa de le lécher, car l'«eau d'or»

est sainte et l'on ne doit pas la laisser perdre. On tua ensuite un bœuf, dont le quartier d'arrière avec la queue

me fut donné en témoignage d'honneur.» — Cette cérémonie, qui n'avait encore jamais été faite avec un

t'1 Besomotsà [(L'homme à la) grande barbe], nom qui m'était donné dans le sud et dans l'ouest de Madagascar.



ETHNOGRAPHIE. 353

Européen chez les AntifihercnanS a été mal vue des vieux chefs qui attribuèrent à cette innovation, à cette

violation des coutumes des ancêtres royaux, le désastre que causa peu après dans le pays le débordement du

Fiherenana, non loin duquel se trouve la résidence du roi : une crue subite de cette rivière enleva en effet un

village et des bœufs, ce qui était la «preuve évidente que ses razanâ, ses ancêtres, désapprouvaient sa con-

duite», et qu'en tout cas il saurait dû leur donner avis, au moyen d'une invocation accompagnée du sacrifice

d'un bœuf, qu'un nouveau parent entrait dans leur famille" (A. Grandidier, Notes de voyage manuscrites).

2° Le «fati-diu» chez les Merina. — « Les personnes qui veulent se faire frères de sang s'asseoient autour d'un

grand vase où l'on a mis sept ingrédients :
1° sept racines d'herbe qu'on vient d'arracher; 2° une sauterelle

dont on a tordu le cou; 3" la bouse d'un veau dont la mère est morte; k° de l'eau d'une source qui est tarie;

5° un fusil; 6° un vieil os, et 7° un peu de terre prise au coin du foyer. On jette de l'eau sur ces objets et

l'on y fait tomber quelques gouttes de sang tirées de la poitrine de chacun des contractants au moyen d'une

petite incision
,
puis on y plante soit le fer d'une lance , soit un grand couteau que les futurs frères de sang

tiennent de la main gauche.
A

«Un vieillard ou la plus âgée des personnes présentes frappe sur le fer, en disant : «0 mon Dieu! mon pays!

«écoutez-moi. Un tel et un tel que voici veulent se faire frères de sang, se lier d'une amitié intime, afin de

«mettre, s'il est besoin, leurs biens en commun, de se venir en aide, de se racheter si, ne pouvant payer ses

«dettes, l'un d'eux devenait esclave, de contribuer aux dépenses de leurs funérailles, de se donner des soins

«quand ils seront malades, enfin d'être à jamais unis dans le bonheur comme dans le malheur. Voici sept racines

«d'herbe! si l'un d'eux viole le pacte juré, que la mort s'abatte sept fois sur lui et les siens! Voici une saute-

«relle dont la tète a été tordue et est sens devant derrière! que celui qui se parjurera soit comme elle et ne

«puisse plus voir ce qui est devant lui! Voici la bouse d'un veau qui n'a plus de mère ! que celui qui se parju-

«rera ne laisse point de postérité et que son corps devienne semblable à cette ordure! Voici de l'eau d'une source

«qui est tarie ! que la vie et les biens de celui qui se parjurera se tarissent comme elle ! Voici un fusil ! qu'il

«tue celui qui se parjurera et que son cadavre soit la proie des bètes fauves et des oiseaux de nuit! Voici un
«vieil os ! que le crâne et les os de celui qui se parjurera ne soient ensevelis par personne et soient dispersés

«de coté et d'autre! Voici un peu de terre! que la terre, notre mère à tous, refuse ses produits à celui qui se

«parjurera! Et qu'il soit percé de part en part par cette sagaye que je tiens en main! De quelque côté qu'il

«tourne ses pas, qu'il aille au Nord ou au Sud, à l'Est ou à l'Ouest, qu'il ne rencontre que le malheur et

«la mort! Mais, 6 philtre sacré, composé des sept éléments cabalistiques, qui va lier à jamais ces deux frères,

«que celui qui sera fidèle à son serment soit protégé par Dieu et ses ancêtres et ait tous les bonheurs, soit

«tenu à l'écart des dangers et de la mort!»

«Après ces imprécations et ces souhaits, les contractants boivent chacun un peu de la liqueur sacrée et

comptent à haute voix : Isa, roa, telo, efatra, dimy, eninal [un, deux, trois, quatre, cinq, six!] et s'écrient

ensemble : Enina, ho enina ary soa, ho enin'kavelomana 1 [litt. : six, que nous soyons pleins de biens, pleins

de vie! (enina veut dire tout à la fois «six» et «plein de» ; les Malgaches aiment beaucoup faire de ces jeux de

mots)], puis ils renversent brusquement le vase. C'est la fin de la cérémonie» (Niudol Samv, le Temps,

28 oct. 1897).

(35) «A file Sainte-Marie, les indigènes sont extrêmement jaloux de leurs femmes, jusque-là que, quelques

Hollandais étant venus à un de leurs villages et ayant rencontré des femmes qui les accueillirent bien, ils les

chassèrent toutes du village et ne leur permirent pas d'y revenir tant qu'il y eut des étrangers à terre» (Relâche

de l'amiral Cornélis de Houtman à Madagascar en 1695, Coll. Ouvr. Ane. Madagascar, publiée par A. et G.

Gramdidier, t. I, p. 206).

(3G) «A Antongil, les hommes sont jaloux de leurs femmes jusqu'à la fureur» (Dellon, Relal. d'un voyage

aux Indes orientales en 1668, p. il ).

(37) «Les AntambahoakS et les Zafindriambelonâ sont jaloux au delà de toute idée. Néanmoins, par une

bizarrerie singulière, lorsqu'ils sont liés par le serment du sang avec quelque étranger, leurs femmes deviennent

celles de l'étranger si elles lui plaisent, n'en eussent-ils qu'une» (Maveur, Voyage à Ancove en 1777. Man.

British Muséum et Copie Bibl. Grandidier, p. 21).

(38) «Le Mahafaly est jaloux; il lui déplaît qu'on tourne autour de sa femme, et lui, qui aime si peu se

remuer si ce n'est pour voler un bœuf, lorsque sa femme est jeune et jolie, il l'accompagne quand elle va à ses

plantations, qui sont toujours éloignées du village. Il est rare de rencontrer seules dans la brousse des femmes

quelque peu avenantes» (Lieut. Buhrer, Manuscrit, 1910).

(39) Les femmes des chefs antimoronâ sont recluses, ne sortant que le vendredi avec leurs maris, voilées.

— «Les Matitanais (les nobles antimoronâ) enferment leurs femmes dans un enclos où les habitants non blancs

[non nobles] n'osent entrer sous peine de la vie» (Flacourt, Hist. Madag., 1661, p. 19).

(40) Les femmes des ZafindRaminia étaient recluses autrefois, mais cette coutume est tombée en désuétude.

(4i) Les femmes des rois mahafaly ne doivent pas être vues par le peuple; elles ne sortent que rarement, et

les hommes qui les aperçoivent s'enfuient pour leur laisser le chemin libre.

(£2) Les femmes des chefs barâ participent du caractère sacré, quasi divin, dont ceux-ci sont investis aux

yeux de leur peuple; aussi, l'entrée de leurs maisons est-elle interdite au commun des mortels; elles ont au

bord de la rivière une place réservée pour se baigner ou pour puiser de l'eau, et un bois spécial où seules

elles ont le droit d'aller chercher les fagots nécessaires à leur cuisine; personne n'a le droit de leur adresser

ETUNOGI'.APHIE. 4 5

IMl'imUlluE KATIOKALC.



355 MADAGASCAR.

la parole, et le Rév. D. W. Cowan raconte qu' ttétant chez Andriamanalona, roi du Manongà septentrional,

il faillit être sagayé parce qu'il avait parlé à une de ses femmes» (Antanan. Annual, 1888, p. 61 -6a).

Lorsqu'elles sortent, toujours accompagnées du reste, toute personne qui les voit venir s'esquive prestement :

quiconque transgressait ces diverses prohibitions était passible, de mort ou au moins d'une forte amende. Il y

avait même de ces chefs d'une jalousie encore plus féroce, qui tenaient leurs femmes enfermées, et, en 1898,
Ramiebà et Inapakà ont fait tuer impitoyablement plusieurs de leurs sujets surpris à regarder dans leurs

harems par les fentes existant entre les palanques ou pieux qui en formaient l'entourage [Journal offic. Madag.,

9 août 1898, p. 3270).

(43) Contrairement aux autres Hova ou chefs betsileo, les Zafy Manarivo ne laissent sortir leurs femmes
que voilées, et ceux qui les rencontrent doivent se détourner.

(44) trLe prince sakalavà Iariary, écrit en août i84g le R. P. Neyraguet, nous fit entrer dans l'enclos de

ses femmes (au Ménabé, à Ambiky, sur le bord du Tsitsobohinâ), nous donnant ainsi une marque de sa

confiance; elles étaient assises à terre, voilées de la tète aux pieds par un immense tulle» (Madagascar et son

premier vicaire apostolique, 1862, p. 116, et M B ' Maupoiïst. Madagascar et ses deux premiers évèques, t. 1,

i864 : M9 ' Dalmond, p. 2.3i). — trLes femmes du roi du Ménabé indépendant, les Tsimatahobobitsâ comme
on les appelle, ont pris certaines habitudes arabes; lorsqu'elles sortent, elles se voilent la figure avec leur

lamba. Du reste, quiconque les regarderait serait puni de mort; aussi, du plus loin qu'on les aperçoit, tout

le monde se détourne ou rentre chez soi : le beau-frère lui-même ne doit pas voir le visage de sa belle-sœur;

les sœurs et les servantes ont seules ce droit. Les femmes des princes ont au contraire toujours le visage

<lécouvertn (A. Giiandidieii, Notes manuscrites , 1866 et 1868).

(45) Le R. P. Finaz écrit, en i846, qu'à Nosy Ré Mes femmes du chef Tsimandrohù, qui habitaient le

village de Tafondro, avaient un chemin particulier que personne autre qu'elles ne pouvait prendrez.

(46) trLes femmes antalaotsà sortent rarement de leur enclos et on les voit peu, mais elles ne sont pas

tout à fait recluses comme les femmes arabes.

(4y) Voici la description détaillée de l'accouchement d'une Retsimisarakà , d'une Merinà et d'une Sakalavà :

A. Lorsque la femme detsimisaiiakX est au terme de sa grossesse, ses parents appellent une sage-femme et,

aux premiers symptômes de l'accouchement, font prévenir les principaux membres de sa famille qui accourent

de suite, abandonnant toute occupation pour être présents à la naissance du petit être impatiemment attendu.

On la conduit alors dans une case où sont seules admises des femmes, parentes et amies, qui viennent

d'ordinaire en grand nombre; les hommes se tiennent dans une autre case, attendant les événements , ou vont

chercher le bois nécessaire pour entretenir le feu obligatoire, et le diseur de bonne aventure, qu'on ne

manque jamais de consulter, interroge le silcily et, d'après sa réponse, informe la famille des dangers que

courent la mère et l'enfant et des moyens de les conjurer.

Dès que les douleurs deviennent vives, on fait mettre la patiente sur le dos et deux femmes saisissent les

jambes qu'elles maintiennent ployées et écartées; la sage-femme, placée de coté, opère de fortes pressions sur

le haut du ventre, entre l'épigastre et le nombril, pour aider la sortie de l'enfant, qui, dès qu'il est venu au

jour, est laissé entre les jambes de sa mère jusqu'à l'expulsion du placenta. Les hommes, avertis, sortent alors

de la maison où ils se tiennent en poussant des cris de joie et, si c'est un garçon, frappent à grands coups de

poings les parois de la maison où gisent la mère et le nouveau-né (A. Grandidier, Notes manuscrites , 1866).

R. Chez les MehinaC, dès que la femme ressent les premières douleurs, on lui fait manger une grande

quantité de riz, cuit d'ordinaire avec des feuilles de solila, de menthe, afin de lui donner de la force pour faire

les efforts nécessaires, tandis qu'au contraire la sage-femme, du moment où elle entre dans la maison jusqu'à

celui où elle en sort, ne mange rien, quelque temps que dure l'accouchement, mais elle peut boire. On laisse

la malade se promener ou s'asseoir jusqu'à ce que la tête du fœtus soit suffisamment descendue (à mi-doigt

de la vulve), et alors seulement on la fait mettre à genoux (jadis à l'ouest du foyer), les cuisses écartées

<

2
', et on

lui fait faire des efforts. Quand l'accouchement est normal, les manœuvres de la sage-femme se bornent à peu

de chose; elle procède à de légers massages et fait boire à la femme Yodyfankamorà [le remède qui facilite

l'accouchement], décoction de plantes diverses, ou lui fait prendre quelque remède symbolique, homœopatbiqne

si nous osons dire (3 >. Les assistantes , par leurs exclamations
, par leurs chants , ne cessent d'encourager la malade

,

Ento, entai [Mets dehors, mets dehors!], crient-elles; Taliio, ry Razana! tahio, ry Andriamanitra ! tahio:

Andriananahary 1 [() vous, nos ancêtres, aidez-la! vous qui êtes auprès de Dieu, aidez-la! vous, mon

''* Dr RanaivS , Pratiques et croyances des Malgaches

relatives aux accouchements, Paris, Thèse de médecine,

juill. 1902, et Revue de Madagascar, janv . 1903, p. Û2.
" 11 parait qu'en Iuierinâ les sages-femmes ne l'ont

prendre celle position qu'aux multipares, mais qu'une

primipare se couche sur le côté droit ou sur le coté

gauche, à volonté, afin de pouvoir proléger chez celle-ci

le périnée, qui, ayant fait ses preuves chez les multi-

pares, ne nécessite plus d'aussi grandes précautions.
y

' M. Mondain dit que ("presque toujours des parents,

choisis dans la famille, se réunissaient autour de la

natte où reposait la jeune femme prête à accoucher et

se livraient à de mystérieuses incantations. Puis on trans-

portait cette natte dans la chambre supérieure de la

maison et on la tournait dans un sens déterminé. Le

plus âgé de la bande ou celui que désignaient ses com-

pagnons y montait seul avec la patiente; puis il lançait

aux quatre coins de la pièce, aux quatre points cardi-

naux (à l'adresse des Esprits épars de tous côtés), des

paroles presque toujours incompréhensibles où sa fan-

taisie se donnait libre carrières (Des idées religieuses

des Hovas, 1906, p. 20).



ETHNOGRAPHIE. 355

Dieu, aidcz-Ia
!
] , et à mesure que le travail avance, Ento mafy! manena mafy! axa mamono kelyl [Pousse,

pousse fort! ne laisse pas mourir le petit!] (1 >. La sage-femme ne rompt jamais les enveloppes du fœlus, elle

attend qu'elles se rompent d'elles-mêmes sous l'influence des contractions utérines < 2'.

Une l'ois l'enfant né, on fait un grand silence, car ttl'arrière-fais ne serait pas expulsé si l'accouchée parlait»,

et on prépare \efantlatsahanS, drogue qui doit hâter la délivrance et qui se compose d'une infusion de cendres

de zozoro [de souchets, de joncs] arrachés à la porte de la case [qui est généralement en zozonï ou en heranà] , de
fiente de rat et de cendres de l'enveloppe d'un régime de bananes ('). Si toutefois l'expulsion du placenta tarde

encore, on prend le pilon à riz qu'on promène plusieurs fois de l'estomac au pubis en le faisant tourner, c'est

Vala neninâ, la dernière ressource de la sage-femme : si le placenta résiste à cette opération, la femme est

considérée comme perdue (2)
.

Pour le premier fils, le fds aîné, le père casse un gros morceau de bois, un trongâ [un tronc d'arbre] ou
une grosse racine de l'arbre volomboronâ (Albizzia fastigiata) : plus cette racine, plus ce morceau de bois sont

gros et forts, plus l'enfant sera grand et vigoureux, plus il sera riche et heureux; le mamahj trongâ ne se fait

pas pour les cadets, ni pour les filles. Quand le souverain avait un fils, il lui donnait en apanage une ville

qui était son vahilrongâ ; le vahilrongà des fils de gens riches est un esclave, un bœuf, de l'argent; celui des

pauvres consiste en une simple poignée de brèdes '
3
1.

Lorsque la femme merina qui vient d'accoucher a été lavée, on l'installe dans le komby, alcôve formée de
nattes dans laquelle est posé par terre, contre le mur, le lit qui se compose d'un matelas recouvert d'une natte

neuve et fine; un feu brûle nuit et jour devant cette alcôve pour en chauffer l'air et <r favoriser l'écoulement

du sang qui, sans cette précaution, produirait des pia ou tranchées utérines», et aussi et surtout pour écarter

les méchants Esprits qui tournent toujours auprès des jeunes mères et de leurs enfants. La pièce où se trouve

la malade est tenue dans une obscurité complète; les fenêtres sont fermées hermétiquement et toutes les

fentes, les interstices susceptibles de laisser passer un filet de lumière sont soigneusement bouchés avec de la

bouse de vache. Dès que la femme y est transportée, la sage-femme procède à des frictions abdominales et

la fait coucher sur le côté, irpour empêcher les seins de s'étaler à la base» , avec la prescription de ne pas parler

et rrde se replier le plus possible sur elle-même afin de rapprocher les os que l'enfant a disjoints en passant et

de remettre l'utérus en place». Une poignée de. jbn-jozorô [de moelle de jonc] est étalée sous elle pour
recevoir les matières qui s'écoulent de son abdomen, et on la charge de couvertures de sorte qu'elle est

accablée par la chaleur et que son corps se couvre d'éruptions cutanées (voa-penS), car il faut trqu'elle sue à

grosses gouttes pour éviter le sovohâ [la fièvre puerpérale]».

C. Chez les Sakalava dd Nord-Ouest et chez les Tsimihety , dans l'alcôve toute tendue de nattes ou de lambas

qui est préparée au milieu de la chambre pour la circonstance, on met un matelas de rafia par terre (et non
le kibanij ou lit ordinaire du Sakalava) et on entretient auprès un grand feu nuit et jour, pendant la semaine

qui suit la délivrance.

La sage-femme palpe, masse et, si la venue de l'enfant tarde trop, elle asperge le corps de la future mère
avec de l'eau froide où ont macéré des feuilles de moramenâ et de bois de janivanâ, arbrisseaux qui croissent

sur le bord de l'eau : c'est Vodyfankamorâ, le remède qui hâtera l'accouchement. Toutes les parentes et amies,

jeunes filles et même fillettes, assistent à l'accouchement et ne cessent de chanter pour encourager la malade
à qui il est loisible , contrairement à l'usage des femmes merina , de se plaindre et de crier. Aucun homme
n'est admis.

L'enfant né, on coupe le cordon ombilical avecVantsy dombô [iitt. : le couteau émoussé], morceau de bambou
taillé en forme de couteau et affilé, et on le lie avec un brin de rafia, puis la sage-femme lave l'enfant avec

Yodyfankabé, eau où ont macéré, mêlées à du miel, des plantes diverses dont la connaissance se transmet de
mère à fille dans les familles des matrones sakalava; ce lavage, qui doit «rendre l'enfant grand et fort», se

continue chaque matin et chaque soir pendant huit jours. Puis, prenant un peu de sel au bout de l'index,

elle le passe sur les gencives du nouveau-né avant qu'il ait pris aucune nourriture; si elle s'aperçoit alors que
l'enfant est né avec des dents, ce qui est lozâ, anormal, monstrueux, et ce qui, par conséquent, présage les

plus grands malheurs pour ses parents, on le porte dans la brousse où on l'abandonne (Dandouad, Bull. Acad.

malgache, 1908, p. 1 64-1 65).

(48) tr Avant qu'une femme accouche, elle doit déclarer tout le mal qu'elle a fait et toutes les personnes

avec qui elle a péché , et on ouvre tous les paniers et paquets qui sont dans la maison. Ils croient que , si elle

111 Dr Th. Villette, Bull. Acad. malgache, 1 p,o3 , p. 194.— Chez les Antanala , on faisait avaler à la femme qui

tardait à accoucher des feuilles que le vent avait fait

tomber d'un arbre, etc.

121 D' Th. Villette, Bull. Acad. malgaclic, 1907, p. 96
« l P- 07"9 8 -

m Manuscrits hova de la Bibl. Grandidier : cahier 10,

p. 177. M. Mondain dit que maintenant le père se con-

tente de frapper sur un arbre ou sur un morceau de
bois quelconque de manière à être entendu des gens
de la maison, qui lui crient : «Qui est là?», et il répond :

«C'est moi, le père de Kotô [du garçon]!» Quelques

heures après, il plante une lance, lorsque le nouveau-né

est un garçon, et un simple piquet auquel est attachée

une touffe d'herbe, lorsque c'est une fille, le garçon

étant le défenseur de la famille tandis que la fille en est

le soutien intérieur (Bull. Acad. malgache, 1905-1906,

p. 63). — Jadis, lorsqu'un Merina avait son premier

enfant, il prenait la racine d'un varikitia (Clerodendron

emimense lîojer) et, se tenant en dehors de la maison,

il la posait sur sa tête, puis la jetait violemment par

terre vers l'Ouest, pensant ainsi être utile à l'enfant.

45.



356 MADAGASCAR.

n'a pas fait une confession complète, elle ne pourrait accoucher» (Abbé Bourdaise, à Fort-Dauphin, 1 656

,

Mém. Congrég. de la Mission, t. IX, p. 336). — «Lorsque les femmes sont en travail d'enfant, sur la cote

orientale, les matrones les pressent de déclarer ce qu'elles ont fait, quels amants elles ont eus, etc.; ces

malheureuses sont persuadées qu'elles n'accoucheraient pas heureusement, si elles ne faisaient pas une
confession publique, sans rien omettre; il y en a qui défilent une belle liste à leurs maris» (François Martin,

à Fénerive, 1668, Man. des Arch. nation, et Copie BiOI. Grandidier, p. 3a8).

«Quand les femmes accouchent, elles disent à leur mari si elles ont eu affaire à d'autres hommes qu'eux,

les nomment et comment cela s'est fait. Elles disent tout, croyant que si elles ne le disaient, elles molliraient

en travail d'enfant, et quand il y en meurt quelqu'une, les autres femmes disent que celle-là avait menti à

son mari et ne lui avait pas voulu dire la vérité, que c'est pourquoi elle est morte. Les maris, sachant ceux

qui ont eu affaire à leurs femmes, les envoient aussitôt sommer de leur paver le droit qui se paye ordinai-

rement dans toute l'île pour cela : ce droit est la moitié de ce que la femme a coûté à son mari et, quand ils

font refus de payer, ceux de qui les femmes ont été débauchées, ayant la force en main, vont en petite guerre

chez leurs débiteurs et emmènent tout ce qu'ils peuvent attraper, soit esclaves, soit bestiaux. Ceux qui ont

eu affaire à ces femmes et qui n'ont pas les moyens de payer les droits sont obligés de servir leurs maris en

qualité d'esclaves» (Les Voyages faits par le sieur D. B. [Du Bois], 167a, p. 1 1 5-1 16).

« Lorsqu'un accouchement est laborieux, les femmes confessent tous les hommes qui ont joui de leurs

faveurs. Chaque individu qui en a usé amène au moins un petit bœuf qui est égorgé devant la porte de la

maison avec une prière demandant à Dieu de faciliter les couches. Si un liomme tardait à amener son bœuf

et que la femme mourût en couches, il serait condamné à une forte amende de bœufs ou d'esclaves. Elles

invoquent aussi Bamarianâ [ia Vierge Marie] qu'elles savent avoir mis au monde Rahissâ [le Christ] sans

douleur» (B. Hugon, 1818, Manuscrits Arch. Minist. des Colonies). — L'usage de confesser ses fautes existe

également lorsqu'on est gravement malade ou qu'on est proche de la mort, avant de donner sa bénédiction à

ses enfants.

(69) Les Antandroy portent le cordon ombilical de leurs enfants sur les bords de l'ikondâ, où les premiers

immigrants de leur clan se sont installés et où ils l'attachent à un arbre. Les Antanala Manambia Antimahabo,

qui le portaient encore récemment dans l'Ivondrô (à l'Est de l'Unaivo), vont dorénavant, comme les Antanala

Manambia Zafimpanolahy, se contenter de le mettre aux environs de Tamotamô où ils sont établis depuis

longtemps déjà et où ils commencent à construire leurs tombeaux. Quant aux Antanala d'Ivohitrosa, d'Ikongô

et d'Ivohibé, ils le jettent dans le Matitanana, à l'exception de leurs chefs ou Hovâ qui les portent dans leur

domaine. Les Vorimô le jettent dans un cours d'eau après avoir fait une libation de toakâ [de rhum malgache]

et une prière à Dieu et aux ancêtres. — Le B. P. Navarrete dit que «les gens de Fort-Dauphin mettent le

cordon ombilical, après qu'il a été coupé, autour du cou de leur enfant, pensant ainsi attirer sur lui le bon-

heur; c'est ce que j'ai vu» (Coll. Ouvr. anc. Mudag. par A. et G. Giundidieii, t. 111, p. 35o-35i). — Chez les

Betsimisarakii du Nord, la mère garde attaché à sa ceinture le cordon ombilical de son enfant ainsi qu'une

mèche de ses cheveux coupée lors de la première sortie après l'accouchement, et elle ne les jette pas, mais un
jour le paquet se détache et se perd, et tout est fini, tout est bien.

(5o) Parmi les Merinâ, il en est qui croient, en faisant manger à un bœuf le cordon ombilical de leur

enfant, lui assurer une bonne santé, tandis que d'autres sont persuadés que, dans ce cas, il aura le tety,

la syphilis.

(5i) Epidariste Colin (Ann. des Voyages de Malte-Brun, 1811, p. 3o4-3i3) ne croit pas que l'infanticide

rituel dont parle Flacourt, et qui avait lieu dans le sud-est de Madagascar au xvii" siècle, ait jamais été

général dans cette île et même qu'il se pratiquât encore à Fort-Dauphin au commencement du xix'. De son

coté, le chevalier de Froberville, dans son Dictionnaire manuscrit (1816), dit que «Legcntil, Dtirocher,

Fressange, Rondeaux, Mayeur, Chapelier, Dumaine font à peine mention du fangavela zaza [fambelan-jazâ]

,

de l'abandon des enfants nés les mauvais jours, et qu'ils le font en des termes qui montrent cet usage

comme un reste de barbarie n'existant plus que chez quelques rares tribus isolées, perdues dans les bois»,

et il prétend que «Rochon a calomnié (!!) les Malgaches en reproduisant, i5o ans après, les accusations de

Flacourt, justes an milieu du xvn" siècle, mais absolument tombées en désuétude (!!) depuis la chute et la

disparition des Roandriana». — Erreur! Non seulement nous pouvons affirmer, en ayant été les témoins, que

les infanticides rituels se pratiquaient couramment à la fin du xix" siècle, mais M. Jully a dit, en igo5,
que «la coutume d'étouffer l'enfant né le jour (TAlakaosy dans le mois (ÏAlakaosy existe encore en Iinerinâ»

(Bull. Acad. malg., igo5-tQo(j, note p. 3o).

(52) «A Fort-Dauphin, l'enfant dont la mère meurt ou endure de grandes souffrances en lui donnant nais-

sance est mis à mort» (de Valgny, Manuscrit des Arch. Minist. Colonies, 1767). — «Dans le nord-ouest de

Madagascar, si une femme qui nourrit son enfant est prise de maladie ou si le lait vient à lui manquer, le

chef du lieu vient avec l'exécuteur habituel des hautes œuvres constater le fait et, s'il le juge vrai, ordonne

au bourreau de tuer sur-le-champ cet enfant ingrat qui veut du mal à sa mère. Le Bév. Père Piras a vu mettre

à mort dans ces circonstances un enfant de 3 à 4 mois pendant une visite qu'il faisait en 1 853 au roi de

Baly. Raboky» (R. P. de Ls Vaissièi\e, Iiist. de Madagascar, t. I. p. 330).

(53) «Les Sakalavà de Baly déposent dans une petite fosse, sans la fermer, tous les enfants qui naissent

avec une difformité quelconque, qu'ils affirment être un présage de malheur pour leur famille» (B. P. de La



ETHNOGRAPHIE. 357

Vaissière, Hist. de Madagascar, t. 1, p. 220). — Celte élimination des enfants difformes produisait de bons
effets pour la constitution physique de la race.

(54) «Une femme antanosy, qui, après un séjour de quelques années à l'île de la Réunion, revenait dans
son pays, ramenant avec elle son enfant de 5 à 6 mois qui était hydrocéphale, étant venue saluer le roi Zoma-
nery auprès duquel je me trouvais, celui-ci fit tuer cet enfant séance tenante» (Notes de A. Grandidier, 18(37).

(55) «Chez les Israélites d'Orient, un enfant qui a des dents en naissant est de mauvais augure pour ses

parents, qui tomberont dans la misère» (Abraham Danon, Congr. intern. des Orientalistes, 9 sept. 1897,
Mèlusine, p. 265). — Et, dans le centre de l'Afrique , «d'enfant qui nait avec des dents, ou dont les dents de
la mâchoire supérieure poussent les premières, est considéré comme néfaste; on le jette dans le lac ou bien
il est abandonné dans la brousse : sans cela, chaque dent qu'il perdrait occasionnerait la mort d'un homme»
(M 5 ' Lechaptois, Aux rives du Tanganika, 1 9 1 3 , p. i38).

(56) ttNé en 1873 aux environs de Tananarive et atteint peu après sa naissance d'une conjonctivite, Pierre
l'Aveugle fut considéré comme né sous un mauvais destin et condamné par le mpisilcidy, ou diseur de bonne
aventure, à être noyé. Un conseil de famille détourna la mère de cette cruauté et on laissa vivre tel quel le petit

aveugle : un missionnaire catholique le prit dans son école, et il est aujourd'hui un bon organiste et il parle

bien français!).

(57) «Un enfant qui éternue en naissant ou peu après ou qui éternue en faisant un besoin est abandonné
par ses parents, parce qu'il est mahery andrô, né un jour dangereux; un ami des parents le porte dans le

bois où il l'abandonne après avoir exprimé sur sa poitrine le lait d'une certaine plante. Souvent une femme
va le reprendre, mais il n'est pas rendu à ses parents et on doit cacher son origine» (Hilderrandt, Nord-Ouest
de Madagascar, Zeitschr. d. Ges'llsch.

f. Erdkunde, 1880, p. 266).— Flacourt dit que, «si la fille d'un Roan-
drianà ou Noble se joue avec un nègre et si l'enfant est noir [foncé] avec les cheveux frisés [crêpés], il est

condamné à mourir» (Hist. de Madagascar, 1661, p. 93).

(58) «Beaucoup d'Antankaranâ mettent à mort les enfants nés le jeudi, jour anniversaire de la mort d'un
de leurs rois» (Rév. Baron, Anlanan. Annual, 1892, p. 652).

(59) «Les habitants de la baie d'Antongil mettent à mort les enfants nés le mercredi, le samedi ou le

dimanche» (Van der Meersh, 3' gouverneur hollandais de Maurice, t645, Coll. Ouvr. anc. Madag. de A. et

G. Grandidier, t. III, p. 199). — «Quand les femmes accouchent le mardi, le jeudi ou le samedi, les Zafî-

brahim [les habitants de l'île Sainte-Marie] jettent leur enfant dans le bois, où ils l'abandonnent, à moins que
quelque femme n'en ait pitié et ne les allaite» (Flacourt, Hist. Madag., 1661, p. 307). — «Les enfants nés
un mauvais jour, variable souvent suivant les familles, sont exposés sur un tréteau, où on les laisse mourir»
(Notes manuscrites de A. Grandidier, Tamatave, 1870).

(60) «Le mercredi et le vendredi de chaque semaine sont de mauvais jours» (Flacourt, Hist. Madag.,
1661, p. 90). — «Le 28 juillet 1866, je trouve à Ambovomenâ un campement d' Antanosy émigrés : une
femme venait d'accoucher, et comme c'était un samedi, jour réputé néfaste dans sa famille, le père l'avait,

suivant les rites ordinaires, déposé dans une fosse d'où je l'ai retiré; une femme à qui j'ai donné une pièce

de toile et quelques colliers de verroterie a bien voulu se charger de lui» (Notes manuscrites de A. Grandidier).

(61) «Dans l'Androy, les enfants nés un jour falij, un jour néfaste, qui est d'ordinaire le mercredi ou le

samedi, sont enterrés vifs, ou abandonnés en un lieu désert pour y mourir de faim, ou exposés sur un sentier

par lequel passent des bœufs qui les écrasent, car ces enfants, croit-on, causeraient la mort de leurs parents»
(Lemaire, 1897). M. Lemaire, agent résidentiel de France à Madagascar, ordonna aux Ombiasïj ou devins

de ne plus prêter la main à de semblables méfaits sous peine de mort. — Certains clans , comme les Anti-
bodô qui ont émigré en pays Mahafaly, etc. , se contentent de conjurer le sort au moyen de falilrâ ou
d'exorcisme (Manuscrit du lieut. Buurer).

(62) Les clans mahafaly qui habitent sur les bords du Menarandrâ enterrent vivants les enfants nés
certains jours, le mardi chez les ZanakangS, le mardi et le jeudi chez les Antimangotokà, le jeudi chez les

Antisivalotsa et le samedi chez les Tsiandrâ. Les Antisamby et les Antibevolà ont aussi leur jour falij, néfaste,

qui est pour ces derniers le mardi; mais, plus humains, ils ne tuent pas les enfants nés ce jour-là : les uns les

donnent aux femmes qui veulent les adopter et qui, se tenant auprès de la mère avec deux bracelets de perles

de verre blanches et noires au bras droit, les emportent aussitôt qu'ils sont nés; les autres les abandonnent à

qui les veut, prenant en échange quatre aiguilles (Notes manuscrites de A. Grandidier, 1867).
(63) «Si un enfant vient au monde à Tuléar un dimanche, on l'enterre vivant» (Abbé Dalmond, i845).

—

«Dans le Fiherenand, les enfants nés le dimanche et le mardi sont abandonnés dans la brousse ou jetés dans
un marécage , mais ils sont souvent recueillis par des parents ou des amis ; les Vezô ont pour la plupart renoncé

à cet usage et en font tout au plus le simulacre aujourd'hui» (A. Grandidier, 1867, et Estèbe, 1891). — «Au
Ménahé, les Sakalavâ considèrent comme jours néfastes les mardi, vendredi et samedi, jours pendant lesquels

le diable et ses sorciers gouvernent le monde, et, à leurs yeux, les enfants nés l'un de ces trois jours sont
enfants du diable, ensorcelés, et on les fait périr le plus souvent d'une façon lamentable» (Les Marins hollan-

dais du Barneveld, 1719, Coll. Ouv. anc. Madag. par A. et G. Grandidier, t. V, p. 96). — «Les Sakalavâ im-
molent les enfants qui naissent le mardi. Cette exécution, qui est générale dans les quatorze royaumes qui
composent 1 ile, a lieu le mardi ou le jeudi : on croit que les enfants nés ce jour-là feraient périr leurs parents»
(Louis Fort, 1751, Coll. Ouv. anc. Madag., t. V, p. 249). — «Dans l'ouest de Madagascar, beaucoup d'en-



358 MADAGASCAR.

fants sont mis à mort lorsqu'ils naissent un dimanche ou un vendredis (Les Aventures de Robert Duuuy, Cnll.

Ouvr. anc. Madag., t. V, p. 377). — «Les Sakoamhé, clan qui habitait le Fiherenanâ et le Ménahé avant

l'invasion des chefs sakalavâ, des Maroseranana , mettaient à mort tous les enfants qui naissaient le dimanche;

à la fin du xix* siècle, ceux qui vivaient sur les bords du Mangokà, qui est le berceau de ce clan, seuls le

faisaient encore. — De même, les Voroneokà, les Ambolavà et les Yazimbà, qui sont comme les Sakoamhé

des tompontany [des maîtres du pays], des aborigènes, c'est-à-dire qui étaient dans la région occidentale de

Madagascar avant la conquête de Lahifotsy, le premier chef sakalavâ, enterrent les enfants qui naissent le

jeudi, cousus dans un fisia [sorte de panier, de cabas
|
ou enroulés dans un lamba, puis, après avoir

rempli la petite fosse de terre, afin de les achever, ils y enfoncent à diverses reprises un kasia, sorte de bâton

pointu dont les femmes ont coutume de se servir pour mettre leur fil en écbeveau; c'est le père, le grand'père

paternel ou, en tout cas, quelqu'un de la ligne paternelle qui sacrifie l'enfanta (A. Giiandidier, 1869, et

Grevé, 1890). — M. Grevé écrivait à l'un de nous en mars 1891 : «La coutume barbare de tuer les enfants

nés un jour faly , néfaste, est toujours en pleine vigueur : le mois dernier, dans la nuit du 2.3 au 24 février,

le mardi malin, à Nosy miandrokâ, à l'embouchure du Morondavà, un père de famille est allé, aussitôt qu'elle

fut née, enterrer vivante sa petite fille auprès d'un palmier mlvanâ dans le nord du village; un colon, avisé

à temps, l'a déterrée: elle avait 5o centimètres de sable sur elle; elle se porte bien aujourd'hui. Les gou-

verneurs liova de Mahahô et d'Andakabé, qui étaient en ce moment-là à Nosy miandrokà, ne firent aucune

observation à ce sujet". — En i85i, le R. P. Finaz a recueilli une petite fille que ses parents avaient exposée

au bord de la mer, sur la plage de Nosy bé, pour être emportée par la marée montante, et, en 1869, le

R. P. Lacomme écrivait d'Hell-ville que les Malgaches lui apportaient les enfants nés le mardi, jour néfaste. —
«Les Sakalavâ de la baie de Balv, dans le nord-ouest de Madagascar, ont, chaque semaine, deux jours né-

fastes, le mercredi pour tous et le vendredi ou un autre jour suivant les familles; les enfants nés ces jours

maudits sont abandonnés vivants dans la brousse où ils deviennent la proie des chiens et des bêtes fauves ou

bien sont dévorés par les insectes; il en est de même pour les enfants de la famille royale qui naissent le

dimanche : aucune femme, même à prix d'argent, ne consentirait à allaiter un de ces enfants abandonnés.

Lorsqu'un enfant nait vers minuit entre un jour faste et un jour néfaste, pour bien fixer sa destinée, on le

dépose par terre au milieu du passage étroit par lequel les bœufs sortent de leur parc; s'il n'est ni écrasé, ni

touché par leurs pieds, il est repris et élevé par ses parents» (R. P. Puus, i85i, in La Vaissière, Hisl.

Madag., t. 1, p. 219-321).

(66) «Les gens de Ghalemboulou [d'Analambolô ou province de Fénerive], outre la cruelle habitude

qu'ils ont d'exposer les enfants nés le mardi, le jeudi et le samedi [suivant les familles], mettent aussi à mort

les enfants que leur ttampagajar»
[
mpanazary] ou devin, après avoir tiré une sorte d'horoscope, leur désigne

comme d'un naturel méchant et devant causer de la peine à leurs père et mère. Quelquefois, des personnes

charitables retirent ces enfants des bois où on les abandonne et les élèvent» (François Martin, Mém. pour

l'établ. des Col. fr. aux Indes Or. , Man. Arch. Nat. , T* 1 1 69 , et Copie Ribl. Grandidier, p. 33o). — Benyowski

écrit de Foulpointe le 17 avril 1775 au Ministre de la Marine : «C'est un usage de la religion des Madagas-

carois de tuer leurs enfants nés difformes ou un jour malheureux, mais, quoique je n'aie rien négligé pour

l'abolir, mon zèle eût échoué si ma femme ne m'avait secondé, car elle a su gagner à mon projet les femmes

des chefs et des principaux indigènes à qui elle a remontré toute l'horreur de cette abominable coutume : le

3 janvier 1776, celles-ci sont venues en foule me demander de leur prêter aide pour convaincre leurs maris

de laisser dorénavant vivre tous leurs enfants, tels qu'ils naîtront. Le habary ou assemblée qui s'ensuivit a

duré neuf jours de dispute et a fini en arrêtant que tous ceux qui, à l'avenir, seraient convaincus d'avoir

tué leurs enfants seraient déclarés esclaves du Gouvernement français» (Arch. Colon., Corresp. Madagascar).

Ce récit est faux d'un bout à l'autre; au reste Benyowski, qui n'était en somme qu'un aventurier, a entassé

mensonges sur mensonges dans ses lettres comme dans ses mémoires ; cette assemblée de Malgaches qu'd met

en janvier 1775 est mise en décembre dans une autre lettre, en d'autres termes et avec d'autres détails! —
«Sur la côte Est, il y a des jours néfastes où les parents détruisent leurs enfants; si le père ou la mère

tombent malades, si l'on craint quelque calamité pour la famille ou pour le village et si le devin déclare que

c'est tel nouveau-né ou tel enfant, eùt-il quatre ou cinq ans, qui porte malheur, on le sacrifie. Souvent on

dépose l'enfant sur le rivage, au moment où le flot commence à monter, ou bien sur le bord d'un fleuve pour

qu'il soit dévoré par les crocodiles» (Les Missions catholiques, n° i5, oct. 1868).

(65) «Les pères et mères abandonnent leurs enfants lorsqu'ils naissent en un mauvais jour, mauvais mois

et même mauvaise heure, et le plus souvent lorsque le misérable ombiasy [devin] a squillé [a tiré la bonne

aventure]; s'il voit que la figure du squille [sihily] n'est pas à son gré, il dit que l'enfant sera meurtrier de

son père et de sa mère, qu'il sera malheureux toute sa vie et enclin à toute sorte de mal, et que par ainsi il

le faut abandonner. Les mauvais mois sont principalement les mois de Safary et de Ramavahâ [Ramadan]

et, dans tous les mois, le huitième jour de la lune [du mois] qu'ils nomment Assarouta [Asaratanij] et le

dernier quartier de la lune [du mois] qu'ils nomment Alacossy [ Alalcaosy ] ; et sont mauvais les mercredis,

les vendredis et les heures qui sont gouvernées par un mauvais vinlany [vintanâ], c'est-à-dire par une mau-

vaise planète. Ainsi ces nations comptent plus de la moitié de l'année de mauvais jours. 11 y a quelques indi-

vidus plus humains qui chargent leurs esclaves ou un de leurs parents d'aller prendre leur enfant, aussitôt

qu'abandonné, pour le faire allaiter, mais ils ne le tiennent plus pour leur enfant et il appartient à qui



ETHNOGRAPHIE. 359

l'élève; d'autres se contentent de faire des faly sur lesdits enfants, sacrifiant des bêtes et des coqs ou les en
fermant quelque demi-journée dans une cage à poules afin d'ôter, disent-ils, la malignité de la constellation
qui domine sur l'enfant : si on ne le tuait ou si l'on ne faisait ces cérémonies, il serait quelque jour parricide
et voleur, adonné à toutes sortes de méchancetés , aussi croient-ils qu'en agissant ainsi ils gagnent autant que
s'ils tuaient un serpent, un scorpion ou la bête la plus dangereuse» (Flacocrt, Hist. Madag., 1601, p. 92).— tt Pour les enfants des chefs antimorona, c'est le mois de Safari] [le 5° mois de l'année lunaire malgache
ou le a' mois de l'année musulmane qui est néfaste

; pour les enfants du peuple, les jours mauvais sont, chaque
mois, les trois jours i'Asaratany [les 8°, 9

e
et 10" du mois lunaire] et les deux jours d' Alakaosij [les 20' et 21

e

]:
les enfants nés un de ces jours étaient ou jetés à l'eau, ou enterrés la face contre terre» (A. Grandidier, 1870).— *Les Zafindliaminia de l'Anosy qui, pour la plupart, ne savent pas lire les grimoires arabico-malgaches
demandent à ceux qui le savent de leur dire quels sont les jours fastes et néfastes; les jours très mauvais, non
seulement on enterre le nouveau-né

, mais on coupe le cou d'un rat sur le ventre de la mère qu'on enduit
de son sang» (A. Grandidier, 1867).

(du) ctChezles Antanalâ, il y a huit jours mauvais parmois:les trois jours d'Asorotanij, les deux jours d'Ala-
kaosij et les trois jours (VAdijadij [soit les 8°, 9° io", 20 , ai

,
22 e

,
23° et 2/1" des mois lunaires]» (Sibree, The

Great African Island, 1879, p. 280). — crL'enfant antanalâ né le mois de Faosâ [ou Alakaosij], qui est très
néfaste

,
est enterré dans la forêt , ou , si les parents veulent le garder, ils appellent Vombiasy, le devin

, qui prend
diverses plantes, de Variandrû , du voafivé, du fantsikalu , etc., ainsi qu'un fer de bêche usé et une hache, et il

attache le tout à la sagaye que le père tient à la main, puis il met une poignée de chacune des susdites herbes
dans un van ou grand plat creux en bois plein d'eau, et il y plonge l'enfant en disant : trQue cet enfant ne
«cause aucun tourment, aucun dommage à son père, ni à sa mère, ni à sa famille! » On enterre ensuite l'eau,
les plantes et les divers objets employés pour cet exorcisme, et le mauvais sort est conjuré» (Richardson,
Anton. Animal, 1876, p. 100). — <rLes Antanalâ enterrent souvent les enfants nés un mauvais jour dans un
nid de termites» (Cap. Vacher, Revue Madag., 2" sem. 190Ù, p. 1^7-1 48).

(67) Les Tsimihety mettaient à mort les enfants nés le vav' Alakaosij, soit le premier jour du destin d'Ala-
kansy, et le mardi de chaque semaine (Cap. Tralboux, Revue de Madag., 1903, p. a3i).

(68) <t Lorsqu'un enfant du souverain nait sous une mauvaise étoile et est considéré par conséquent comme
devant nuire à ses parents, il est exclu de sa famille et perd son titre de zanakandrianâ, de prince; il en est
de même si son vinlanâ, son destin, est semblable à celui de son père. Quand son vintanâ est Asombolâ,
on le dépose à l'entrée d'un parc à bœufs et, s'il est atteint par un de ces animaux, il doit mourir, sinon on
l'élève.

te Si l'enfant d'un tandonakâ ou de tout autre esclave du souverain nait un jour néfaste ou a le même vintanâ
que le souverain et doit par conséquent lui nuire, on l'étouffé en lui mettant la face dans l'eau, manohokii.

irPour les simples Merinâ, quand les destins de l'enfant et des parents mifandratrâ, se blessent, sont opposés
l'un à l'autre, ils le donnent à quelqu'un de leurs parents qui l'adopte. L'enfant né sous le destin d'Alakaosij
est généralement mis à mort, surtout lorsque le père ou la mère sont nés sous le destin opposé d'Adizaozâ:
quelques-uns se contentent de le donner à qui veut le prendre, mais ils n'ont plus dès lors aucun rapport
avec lui. Quand le vinlanâ, le destin, des parents est Adijadij et celui de l'enfant Asorolany, on le noie dans
l'eau chaude, dia ahohony amin ny sahafâ. Depuis quelque temps, il y a des parents qui ne rejettent jamais
leurs enfants, mais il y en a d'autres qui font passer sur le nouveau-né dont le vintanâ est très mauvais,
comme celui d'Alakaosij par exemple, un troupeau de bœufs; s'il sort indemne de cette épreuve, les parents
le gardent et rélèvent.

ir Voici les usages et les faditrâ et snrona, on exorcismes et prières, au moyen desquels on conjure le
mauvais sort que le jour ou l'heure de la naissance, lorsqu'ils sont néfastes, jettent sur un nouveau-né:

trll est recommandé aux femmes enceintes de ne pas manger de riz et de garder la chasteté pendant les
deux jours du destin d'Alakaosij, afin d'éviter d'accoucher un de ces jours qui sont particulièrement néfastes.

-Si un enfant est né le vav' Alahamadij, le premier jour du premier grand destin, on peut conjurer le
mauvais sort qui y est attaché par un faditrâ , un exorcisme particulier, mais aucune prière ni aucun exor-
cisme ne peuvent le conjurer s'il est né le ronto (au milieu) ou le vody (à la fin), c'est-à-dire les second et
troisième jours, car, disent les astrologues, trsi un taureau peut combattre à coups de corne, il ne peut rien
rfaire avec son train de derrière». Si l'enfant naît sous le destin d'un des trois jours d'Asorolany ou d'un des
deux jours d'Alakaosij, on enlève le vintanâ, le mauvais sort en résultant, au moyen de prières et d'exorcismes.

-Voici comment procède l'astrologue, le mpanala vinlanâ : il prend les faditrâ du vintanâ sous lequel l'enfant
est né et les soronâ du jour et de l'heure où il est né, c'est-à-dire les objets servant à exorciser et qui varient
suivant les vintanâ et suivant- les jours. En ce qui concerne les vinlanâ, ces objets sont : pour les trois jours
d'Asorotany, du tandrantany (de la terre travaillée par des vers), diverses plantes (hazomandovakeh), landeimj,
fotsivolomanoleanâ), du zopozâ (de la terre sur laquelle un crabe a marché)

; pour les deux jours d'Alakaosy

,

du lanihinosinaomby (de la terre que les bœufs ont foulée aux pieds, de la terre de rizière), du taniiiandria-
mnwbâ (de la terre sur laquelle a dormi un crocodile), du taninifaohanombelahj (de la terre qu'un taureau a
labourée avec ses cornes), du tanikiapainamanahinâ (de la terre qui a été creusée pour voler du manioc, etc.),
des volomboronkahakâ (des plumes de Rollier), etc. Quand il a réuni les objets voulus, il fait alors l'invocation
suivante: tr Ce n'est pas à vous, bons vintanâ, vintanâ qui préservez des malheurs, qui domiez richesse et



360 MADAGASCAR.

«longue vie, que je m'adresse! ce sont les mauvais vintanà, les vintanâ qui causent des mallieurs, les mauvais

vtonon' andrii, les tonon andro qui causent des malheurs, qui amènent la ruine et la mort des parents, qui

«portent au mal, que je veux conjurer au moyen des faditrâ que j'ai avec moi. Grâce à cesfaditrà (et il en fait

«l'énumération), j'écarte le mauvais sort que ce jour (et il en dit le nom) et que celte heure (et il rite l'heure

«de la naissance) jettent sur ce nouveau-né. 11 ne faut pas qu'il reste sous celte mauvaise influence, c'est pour

«cela que je la combats, et maintenant il n'a plus rien à craindre, c'est fini, bien fini, car, que le mal vienne

«d'en haut ou d'en bas, il ne touchera plus cet enfant. Ce n'est pas moi qui change sa destinée, c'est Dieu, car

rr Dieu seul en est capable 11 '!" il emporte alors lesfaditrà relatifs au vintanâ avec lesquels il a l'ait son exorcisme

et va les jeter, puis il revient et, prenant les soronâ ou offrandes avec lesquelles il doit achever l'exorcisme,

soit, par exemple, pour les trois jours d'Asorotany, du velonarivolaonâ [de la «plante qui vit mille ansn (Ste-

nocline inuloïdes)], pour les deux jours (TAlakaosy, du tsileomparimbond (espèce de plante), du fomahery

(cuivre blanc ou alliage de cuivre, de zinc et d'arsenic), du ramilanonâ, de Vnmbelahivolomboromahery, etc., il

termine la cérémonie par l'invocation suhante : «O mon Dieu, ô vous Divinités tutélaires, ô vous Terre et

«Ciel, Soleil et Lune, qui nous dispensez tant de laveurs et de bienfaits, permettez que cet enfant, grâce à

«ces soronâ, à ces offrandes, se débarrasse, s'affranchisse du mauvais vintanâ et du mauvais tonon andro sous

«lesquels il est né, donnez-lui chance et bonheur, accordez-lui une longue vie, exempte de chagrins et de

« malheurs (
'
2'!i L'astrologue va jeter ensuite les soronâ qui sont censés, de même que \esfaditrâ jetés précédem-

ment, avoir absorbé toutes les malédictions, toutes les mauvaises destinées qui pesaient sur l'enfant, dès lors

purifié et à l'abri de leurs funestes effetsn (A. Giundidier, 1869). — A l'instigation d'Hastie et des mission-

naires anglais, en i8a3, Radamâ 1
er

conseilla à ses sujets, mais cependant sans le défendre et surtout sans

menacer les contrevenants de la peine capitale comme le prétend Kllis (Hist. Madag., t. I. p. 1 55), de ne plus

mettre à mort les enfants nés un jour néfaste, mais Ranavalonâ 1" fit revivre la pratique de l'infanticide,

surtout dans son entourage.

(69) «Raha vao teraka, dia apelrany ny zaza eo ambavahady, dia androahany omby maro maro hodil.iatny ny

omby eo ny zaza kely, ha, raha voahitsaky ny omby, dia vonoiny ; na tsy maty arniny voa hitsaky ny omby aza; ary

raha tsy voahitsaky ny omby, alainy velominy, dia tsy omeny olona,ja tezainy,fa tsara vintanâ liianyv (Récit de

l'épreuve des bo'iifs fait à A. Giundidier en 18C9 par l'un des rares astrologues de Ranavalonâ 1™ encore

vivants à cette époque).

(70) Chez les Merinâ, on verse de l'eau froide sur le bas-ventre de l'accouchée et on lui fait plonger les

mains dans de l'eau très froide «pour éviter le sovokâ [la fièvre puerpérale

]

n
,
puis on la laisse saigner abon-

damment. S'il y a quelque déchirure, la sage-femme fait des points de suture avec un mince éclat de bambou

servant d'aiguille et du ralia pour fil (D' Ranaivô' 3
').

(71) Chez les Antandroy, la femme est tenue, pendant un et même souvent deux mois après ses

I!) Voici le texte intégral de cet exorcisme avec ses

redondances et ses répétitions un peu fatigantes, Ici qu'il

a été donné à l'un de nous en 180g par un des anciens

et des principaux mpanandrb ou astrologues de Rana-

valonâ I'% avec lequel il a eu la bonne fortune de con-

verser longuement au sujet des croyances astrologiques

des Malgaches: «Ary haladikio ny vintan-tsoa sy ny vin-

tan-ttara , haladikio ny vintanâ manambina sy mahatra-

trantitra, ny mahsla velona, haladikio ny vintanâ tsy

mabnfarofy, haladikio ny vintanâ mpanankarena, tsy mba
alnko izany, tsy mba reseko tola-padUra , ary haladikio ny

tonon andro son, ny tonon andro tsara , haladikio »((/ tonon'

andro manambina , ny mahatratrantitra , ny mabela velona,

haladikio ?<(/ tonon andro tsy mahafarofy, tsy ntba alako

izani/, tsy mba reseko tola-paditra , fa ny vintan-dratsy no

alako, ny vintanâ tsy soa , izay vintanâ mahery, ny vin-

iana mpanoto ray aman-dreny, mpanoto havana , ny vin-

tanâ mahafarofy, ny vintanâ mahafolaka andantony, izay

vintanâ tsy manambina
, fa mampilongolongo. mampiren-

drena , izany no alako sy reseko lola-paditra ; ny tonon'an-

dro ratsy, ny tonon andro tsy soa, ny tonon'andro tsy

ntabalehlahy, ny tonon'andro mahery, ny tonon'andro ma-

hafarofy, ny mampisahontsabona, ny mahasamosimosy , ny

tonon'andro mahafolaka andantony, izany no alako sy

reteko tola-paditra. ha indreo nyfandresy ny vin'an-dratsy,

ny fandresy ny vinia-mabery, indreo ny tonon-andro ratsy,

tonon'andro tsy soa, ka alako aminy ireo ny vintanâ anio,

(dia tononina ny vintanâ), reseko aminy ireo ny tonon'an-

dro anio, alako vintanâ aminy ireo ïkotokely (na Iketaka),

ka indreo ny foditra fanata mj vintanâ anio (dia isainy,

tononiny ny faditry ny vintanâ), indreo koa ny fandresy ny

tonon'andro anio (dia isainy, tononiny ny faditr'andro ) , ka

alako tsy hitolona, tsy hisavikia any Koto (na Iketaka) ny

vintan-dratsy, «1/ vinta-mahery, reseko aminy ireo ny to-

non'andro maltery, tsy hitolona , tsy hisavikia any Koto

(na Iketaka), fa ireo no fandresy ny vintan-dratsy, ny vin-

tanâ tsy soa; ireo no fandresy ny tonon'andro ratsy, ny

tonon'andro mahery, ny tonon'andro tsy inahalebilahy , ka

alako andro afaka andro , alako alina afaka alina , alako

aman-tsaina afaka amantsaina, reseko amim-bintana afaka

atnim-bintana. Ambony izany tefahikiotsy ho avy, ambany
tsindriako ny vatobe tsy hihetsilàa , fa ireo no fandresy ny

vintan-dratsy, fandresy ny vinla-mahery, janatany tonon'-

andro ratsy, tonon'andro tsy soa, izay tonon'andro tsy

mahalehilohy, ka alako amoron-tevana nentiny tany mietry,

ka tsi/ izabo irery no manala, fa omban' Andrmmaititra

rnanala , omban' Andrianianitra mandresy ny vintan-drat-

sy, ny vintanâ tsy manambina , ny tonon'andro ratsy, ny

tonon'andro tsy soa , ny tonon'andro tsy mahalehilohy, ka

alako ririnina may aman'ahitra , alako fahavaralra laia ny

rano be mivalana , Ittsa ny ireo ny vintan-dratsy, vintanâ

tsy soa, sy ny tonon'andro ratsy, tonon'andro tsy soaln

l
s

' «Ary misorona aminao, Andrianianitra, misorona

aminao, Zanahary, misorona aminy hasiny tany sy ny

lanilra , sy ny hasiny masoandro sy ny volana , misorona

ireo soronâ ireo Ikioto (na Iketaka) aminy vintanâ (dia

tononina ny vintanâ), misorona ireo izy aminy tonon'andro

anio (dia tononina ny andro), ka misorona izy (dia tono-

nina ny anarany sorony ny vintanâ sy ny andro), ary

misorona izao izy, ka dia hahasoa, haliatsara azy anie, ho

tratranlitra , ho ela velona, tsy barofy anie izy If

i
1

) Pratiques relatives aux accouchement», 1902.



ETHNOGRAPHIE. 361

couches, clans l'alcôve, et l'entrée de la case est interdite à tout le monde excepté à sa mère et à ses autres

enfants; Je mari peut venir y voir le nouveau-né, mais il n'y doit pas séjourner. Chez les Betsiniisarakà

,

ce n'est aussi qu'après plusieurs semaines que la mère quitte le kombjj. «Chez les Antanosy, les femmes des

Grands, des Roandriana, dit Flacourt (Hist. Madagascar, 1661, p. 256), après être accouchées, gardent la

maison pendant trois mois sans sortir», et Souchu de Rennefort écrit, dans son Histoire des Indes orientales,

1688, p. 181 : ttLes femmes des Grands sont un mois sans sortir après leur enfantement, et pendant deux

autres mois elles portent, comme marque de leurs couches, un petit halai de feuilles de iatanier». Aujour-

d'hui encore, chez les Antanosy émigrés, tria nouvelle accouchée reste confinée dans un coin de sa case

pendant un temps variant de trois à six mois auprès d'un hrasier entretenu jour et nuit, dont la fumée

emplit l'espace, aveuglant la mère et l'enfant. Au hout de ce temps, elle se baigne et reçoit alors les félicita-

tions de ses parents et amis» (Tou, Bull. Miss, luthériennes, févr. igoo, p. 17).

(7a) Chez les Morinâ, lorsque la montée du lait est douloureuse, on trace avec un morceau de charbon

une ligne circulaire à la base des seins rrafin d'en limiter la distension» ; si au contraire le lait est peu

abondant, la femme boit du bouillon de museau de bœuf, tten ayant soin de se pencher en avant en le buvant».

Pour guérir les gerçures, les manifaina comme elles disent, on balaye doucement le bout des seins, puis le

balai qui a servi à cette opération d'exorcisme est jeté.

L'allaitement maternel est le seul usité à Madagascar, sauf dans le cas où la mère meurt des suites de

couches et où l'on choisit soit une esclave, qui devient une mère adoptive pour l'orphelin et est très souvent

affranchie ainsi que son enfant, soit, à défaut, une parente ; l'âge de l'enfant de la nourrice n'importe pas, on

choisit même de préférence une femme qui allaite depuis huit ou neuf mois, car son enfant peut mieux se

passer d'elle. L'enfant malgache est nourri exclusivement au sein jusqu'à l'âge de trois mois, et, chaque fois

qu'il crie, on lui donne à téter; mais à partir du quatrième mois, il assiste et prend part aux repas de la

famille et on lui fait manger du riz "' et même un peu de viande, surtout du gras'2
', ttafin de rendre sa

peau souple et d'empêcher sa poitrine de se dessécher, car, si elle est sèche, il sera asthmatique». L'époque du
sevrage n'a pas de limite fixe, l'enfant peut téter tant qu'une nouvelle grossesse ne survient pas et que sa

mère a du lait : on a vu des enfants téter jusqu'à l'âge de dix ans et au delà, travaillant ou gardant les bœufs

le jour et n'oubliant pas, en rentrant au logis, de réclamer leur pitance (D r Ranaivô, Thèse de médecine,

juillet 1902).

(73) La première sortie d'une femme merinâ nouvellement accouchée et du nouveau-né, voalca itany [la

sortie en dehors de la porte] ou famoahan-jazâ, qui a lieu à peu près un mois après l'accouchement, est une

occasion de réjouissances. Au jour propice fixé par le mpisikidjj ou devin, la femme sort de la maison, vêtue

de ses plus beaux atours et ayant dans ses cheveux Je/o/i/ ou poinçon d'os ou de corne qui a servi à la coiffer,

tandis que sur la tête de l'enfant est déposé un morceau de bosse de bœuf, et, accompagnée des parents et

amis convoqués pour la fête, elle se rend sur la place publique où l'on danse et l'on boit(3)
, et, si dans le voi-

sinage il y a un marché, elle va s'y faire louer et admirer, elle et son enfant; puis on rentre à la maison les

mains pleines de dons et de cadeaux, car il est bienséant de combler de présents un enfant lors de sa pre-

mière sortie, comme gage d'un avenir heureux (D r
Ranaivô, Thèse de médecine, Paris, juillet 1902).

Lorsque ce sont des personnes riches, la cérémonie du famoahan-jazâ , de la première sortie, diffère suivant

que c'est un garçon ou une fille ; en voici la description :

De la maison paternelle sort une longue procession de parents et d'amis; d'abord, si c'est un garçon, un
groupe d'hommes portant divers objets : le premier, un morceau de lambanaruï ou linceul de forte soie brune,

tout à la fois symbole destiné à rappeler au milieu de la joie générale combien la vie est précaire et prière

à la mort d'épargner le nouveau-né; le second, un sabre, insigne du commandement, et d'autres une hache,

symbole de force, une lance, emblème de courage, une grosse corde [mahazakâ], comme souhait de hautes

destinées '4)
, un fusil, un couteau ou une bêche, un ciseau, un hameçon, ex-voto pour qu'il devienne habile

aux travaux manuels; pour une fille, on ne se met pas autant en frais : en général, un seul homme, outre le

porteur du linceul, précède l'enfant qu'une de ses jeunes parentes tient dans ses bras, et porte un panier

fermé d'un couvercle, dans lequel est renfermé un riche lamba, symhole de fortune et souhait d'un riche ma-

riage; quelquefois une seconde personne tient une boite contenant de la soie, du coton, des aiguilles, une

navette et divers instruments dont se servent les femmes. La procession s'avance au son du tambour et des

battements de main : pour les filles, on ne chante pas ou, si l'on chante, ce sont des mélopées sans significa-

tion précise; pour les garçons, au contraire, les parents lancent à tue-tête un refrain consacré, exprimant

leur joie et leurs vœux pour le bonheur et le succès du nouveau-né :

''' Dans certaines familles merina, et d'ordinaire chez ;5
> On a vu plusieurs fois des mères laisser tomber

les Belsileo, il est d'usage de mettre dans la bouche du leur enfant, tant leur enthousiasme (et leur ivresse sur-

nouveau-né. dés le lendemain de la naissance et quel- tout) étaient grands, et ne ramasser qu'un être informe

quefois le jour même
,
quelques grains de riz à demi écrasé par les danseurs et les danseuses, tous ivres.

cuits, mahenj [encore durs], comme un avanl-goùt des '''' Mahazakâ signifiant tout à la l'ois une «corde» et

félicités qui l'attendent sur la terre et aussi, dit-on, aussi itqui peut gouverner», on souhaite ainsi à l'enfant

pour qu'il «croisse en force et en courage». de pouvoir mériter Je nom de l'objet porté procession-
:,) On leur donne surtout du tra/on-kenâ, de la hosse nellement et de savoir à Ja fois obéir aux grands et com-

du zébu, du bœuf malgache, qui est tout graisse. mander aux petits.

ETCNOSr.APMlE. 46

IMPMUEME KATIOKALE.



362 MADAGASCAR.

La/ii/ é, laliy é, hanam-bolan-karena ! Hahaleo, hahalasana, haharo vody tatalra! Un tian Andriamanitra , ho

tiam-bahoaka 1 Ho feno nyfahitra, ary ny volan' Ikoto hahafeno ny Irano! [Gentil garçon, nous te souhaitons de

devenir riche! Sois fort et puissant et conserve précieusement les biens de tes ancêtres! Sois aimé de Dieu,

sois aimé du peuple ! Que tes parcs à bœufs soient toujours combles et que ta maison, Ikoto, soit pleine d'ar-

gent!] (Mondain, Bull. Acad. malgache, 1905-1906, p. 63-6A).

Chez les Merinà, dans les familles riches ou même simplement aisées, des fêtes somptueuses et bruyantes

accompagnent la naissance d'un enfant. M. Mondain raconte que le concert instrumental, vocal (et tumultueux.),

qui fut donné le 8 janvier 1 898 en l'honneur de la naissance de la petite-fille de Rasanjy, gouverneur principal

de i'Imerinâ, a duré trente-six heures : dès 7 heures du matin, ce jour-là qui était le huitième après la nais-

sance, la fanfare malgache lança ses premiers accords; à 8 heures, on amena, sous un arc de triomphe élevé

au milieu de la cour, un bœuf énorme qu'on tua sur place en même temps qu'un nombre respectable de porcs,

de poules, de canards, de dindes, etc., et d'interminables séries de chants étranges, frénétiques, éclatants,

que des gosiers malgaches seuls peuvent soutenir pendant des heures sans fatigue apparente, se surcédèrent

sans interruption. La fête dura, entremêlée de repas pantagruéliques, jusqu'au lendemain matin à l'aube

(Mondain, Des idées religieuses des Hovas, Cahors, iqoi, p. 27-38).

Autrefois, chez les peuplades qui étaient armées de fusils et de sagayes, les hommes venaient à cette céré-

monie avec leurs armes et tiraient de nombreux coups de fusil.

(74) Les Sakalavii enterrent ces résidus, les Antandroy les brûlent, les Betsimisaraka les brûlent aussi,

mais ces derniers, avec les cendres, frottent le front et les joues de l'enfant et de la mère qui font ensuite

sept fois le tour du foyer : une ou deux semaines après, ils prennent tous deux un bain de ranum-boangy , eau

dans laquelle on a fait bouillir des feuilles de citronnier sauvage.

(76) Chez les Sakalavà du Nord-Ouest, on met un peu de cendres dans un petit chiffon et on accroche ce

nouet au-dessus du foyer, que toutes celles qui ont vu naître l'enfant doivent fixer pendant quelques instants

pour purifier leurs yeux; puis, ainsi que la mère, elles complètent la purification en se lavant la figure avec du

ranom-boangy, s'adressant mutuellement le souhait suivant : «Puissent nos yeux être assez perçants pour aper-

cevoir un tsingaolraotrâ [un pou de poule] sur les volailles qui sont de l'autre côté de la mer!» : cette cérémonie

se répète deux fois, une fois le jour de l'accouchement, puis le jour de la première sortie de la jeune mère

(Dandouau, Bull. Acad. nialg., 1908, p. i(>7).

(70) Il y en a, au contraire, qui commencent par le roté droit et ont bien soin de couper la mèche d'un seul

coup de ciseau, parce que, disent ceux-là, manety zaza ha ny haria no hetezana aloha, na manerina hetin-jaza:

maharqfy azy [l'enfant dont on aura roupé les cheveux en commençant par le côté gauche, ou en s'y prenant

à plusieurs fois, sera maladif].

(77) D'autres prennent de la main gauche le côté gauche d'une feuille de bananier, y déposent avec un
peu de miel les cheveux qui ont été coupés à gauche de la tête ainsi que les ciseaux avec lesquels on les a

coupés, et le tout est enterré sous le seuil de la porte de la maison avec une invocation à Dieu et aux

ancêtres.

Il y en a qui coupent d'abord quelques cheveux du côté droit de la tète du père et de la tète de la mère et

les mêlent à ceux coupés au-dessus de l'oreille droite de l'enfant qu'ils déposent sous le seuil de la porte de la

maison ; alors seulement, ils coupent sur le sommet de la tête de l'enfant des cheveux qu'ils divisent en sept

parts pour les mêler au manger.

(78) Sambasamba, Andriamanitra, Andriananahary ! Bo fratrantitru unie Ikotukcly (na Iketaka) ! Hahaleo

unie! hahalasana! tsy harqfi) unie !

(79) Il y a des familles où l'on façonne autant de boules de riz qu'il y a d'assistants et où, seulement dans

l'une d'elles , ont été mis quelques cheveux du jeune enfant avec un petit morceau de bosse de zébu ou bœuf

malgache; on les distribue aux personnes présentes, et celui ou celle qui a la boule contenant les cheveux est,

croit-on, assuré d'avoir bientôt un enfant (D r
Ranaivô, Pratiques et croyances relatives aux accouchements et

à la médecine infantile, Thèse de médecine, Paris, juillet 190a).

(80) Voici le récit de la cérémonie telle que l'a vue l'un de nous en 1867 chez les Sakalavà de l'Ocest et qui

a lieu d'ordinaire quand l'enfant a deux ou trois ans, âge que fixe le mpisikily ou devin: au jour dit, l'enfant est

porté en grande pompe, accompagné de tous ses parents et de leurs aoly ou talismans, au Bantsanâ, à l'arbre

sous lequel la famille a la coutume d'accomplir cet acte important, arbre qui lui est sacré et qui ne sert qu'à

elle et dont on a eu soin de bien nettoyer le dessous; toutes les ramilles et menus bois ont été ramassés dès le

grand malin par VAnakianâ ou le prêtre et. liés en fagots miuuscules, ont été déposés à l'intention des Koko

pour qu'ils puissent faire leur cuisine au pied de l'arbre, sous le farafarâ ou tréteau formant autel "'. Sur ce

farafarâ, on pose un fiamboa ou petit vase en terre contenant du charbon allumé pour brûler Vemboka ou

''"' Voici la description que donne d'un de ces auteis de et le fossé, étaient déposés comme ex-voto de petits pa-

Kokli le Rév. J. Ricliardson : "Auprès de Volotaray, chez niers, de petites nattes, des boucles de cheveux, etc., et

les Barà Mananantanamt , il y a un gros tamarin autour d'autres objets étaient suspendus aux branches basses du

duquel est creusé, à 3o centimètres environ de l'arbre, tamarin" (Lights and shatlows or chequeret expériences

un petit fossé large de 3o centimètres et profond de i5, atnong healhen Tribes 0/ Madagascar, Tananarive, 1877,

bien balayé, très propre; sur le terre-plein, entre l'arbre p. 28).



ETHNOGRAPHIE. 363

encens 10, un firarakà neuf ou petit vase dans lequel sont mis les aoly, un rasoir et une calebasse de toa-dolô ou
rhum pour les ancêtres.

UAnakianà ou prêtre devin, ou à son défaut le chef de famille, brûle d'abord de l'encens dans lejiamboa,

puis fait les prières d'usage, versant sur le Jarafarâ, en terminant, une partie du toa-dolô, du rhum, comme
libation en l'honneur des kokô et de leurs chefs les LambahoakâW, auxquels on offre aussi deux tambotrikâ

[hérissons malgaches] ou bien deux crabes, animaux qui sont considérés comme formant la nourriture pré-

férée de ces farfadets : de ces animaux, l'un est tué à coups de bâton, grillé et mangé par l'enfant; l'autre,

qui est la part du Kokô, est remis en liberté M. VAnakianâ. rase alors les cheveux de l'enfant, qui sont soigneu-

sement recueillis et déposés sous le jarafarâ avec ceux des enfants précédents. Tout le monde rentre ensuite

au village où l'on festoie suivant les moyens de la famille et où l'on achève de boire ce qui reste dans la cale-

basse de toa-dolô, de rhum.

(81 ) Chez les Antakkarana, au lieu de laisser tous les cheveux des jeunes enfants s'emmêler et former plu-

sieurs tresses, dans certaines familles, jusqu'assez récemment, on ne laissait pousser, sans y toucher, qu'une

touffe de cheveux sur le sommet de la tète, coupant les autres quand on le jugeait bon; quant à la touffe, on
la partageait en deux tresses, nommées kipilcy, et, lorsque le moment de les couper était venu, on convoquait

les parents et les amis , on rendait grâce aux ancêtres pour la protection qu'ils avaient accordée à l'enfant et

on les priait de la lui continuer, puis on trempait les mèches coupées dans un peu d'eau mélangée à du miel,

que buvait le frère de la mère, et ensuite on les brûlait ou on les jetait au loin (A. Graxdidier et F. Goinet).

(8a) Lors de la première coupe de cheveux de leurs enfants, qui a heu quatre ou cinq mois après leur

naissance, les Sakalava de la baie d'Ampasixdava ont la coutume de convoquer tous leurs parents et amis, qui

se réunissent la veille au soir, apportant chacun un peu de riz ou quelque petit cadeau. La nuit se passe à

banqueter, chanter, danser, au milieu de scènes de la plus extrême licence. Le lendemain, de grand matin,
les femmes vont puiser à une source voisine la rano tsy vohinimboronâ , l'tteau au-dessus de laquelle aucun
oiseau n'a encore voléu, et, après y avoir mis un bracelet d'argent ou une pièce de cinq francs, l'officiant

adresse aux ancêtres de la famille une prière afin qu'ils accordent à l'enfant une bonne santé, puis un des

oncles maternels à qui incombe la fonction de couper les cheveux , la tète couverte d'un sabakâ ou bonnet
bariolé de rouge, de blanc et de bleu, qui retombe sur la nuque, prend l'enfant sur son dos et, au son du
tambour et des battements de mains et des chants des assistants, danse avec une des tantes paternelles qui

tient à la main une espèce de drapeau également bariolé de couleurs éclatantes; puis il coupe les cheveux

qu'il dépose dans un plat où a été versée la rano tsy vohinimboronâ mélangée à du miel; la tante boit quelques

gorgées de cette eau, dont le reste est jeté à l'Est; les cheveux sont ou enterrés dans un terrain marécageux
ou jetés dans une rivière. On recommence alors à manger, à boire , à danser sans désemparer, des couples se

succédant les uns aux autres : celui qui, de l'avis des assistants, chante et danse le mieux, a le droit de
prendre l'enfant sur ses genoux jusqu'à ce qu'un autre couple l'emporte à son tour, ce qui quelquefois est la

cause de graves et même de sanglantes disputes dont le pauvre enfant est la première victime (Dandooau,
Bull. Acad. malg., 1908, p. 172).

Les autres Sakalava de Nord-Ouest, qui coupent aussi les cheveux de leurs enfants [manala maromanan-jazâ]
comme les précédents et contrairement à la coutume de ceux de l'Ouest, quelques mois après leur naissance

font à cette occasion, comme tous les Malgaches, une grande fête à laquelle est conviée toute la famille et

qui est célébrée avec plus d'éclat pour les filles que pour les garçons : les parents paternels se logent dans la

maison ou autour, tandis que les parents maternels établissent leur campement à une certaine distance, car

il est d'usage que ceux-ci cherchent à s'emparer, par ruse ou de force , de l'enfant qui est confié aux soins vigi-

lants d'une de ses tantes paternelles; l'assaut a lieu à grands renforts de cris, de tambours et jadis de coups

de fusils, et, s'ils réussissent, le père doit payer une certaine somme qui sert à acheter du toakâ [rhum indi-

gène] et des bœufs qui sont abattus de suite et consommés séance tenante. Après le repas, la plus âgée des

femmes de la famille procède, soit avec un couteau, soit avec des ciseaux, à la coupe des cheveux qui sont

enterrés dans un terrain marécageux [ tany manintsininlsy], laissant d'ordinaire une petite mèche qui, croient-

ils, protégera l'enfant contre les maladies et les dangers (Dandocad, Bull. Acad. malg., 1908, p. 170-173).

(83) Les Tsimihetï, qui, comme leurs voisins les Sakalava du Nord-Ouest, coupent les cheveux de leurs

enfants quelques mois après leur naissance , coupent d'abord , à l'inverse de ce que font les Merinâ , ceux du
coté droit, qu'on dépose dans une assiette pleine d'eau mélangée avec du miel où l'on a mis une piastre, puis

ceux du côté gauche qu'on enveloppe dans un petit morceau d'étoffe et que le père va tout seul enfouir dans

le parc à bœufs, car personne autre que lui ne doit connaître l'endroit où il les a enterrés, de peur que quel-

que sorcier malintentionné ne s'en empare dans le but de nuire à l'enfant; les bœufs ont tôt fait de niveler

le sol. La tante boit quelques gorgées de l'eau où l'on a mis tremper les cheveux de droite et dont le reste est

ensuite répandu dans le coin Est de la maison; quant aux cheveux, ils sont mélangés avec une poignée d'herbe

fraîche et donnés à un bœuf qui devient la propriété de l'enfant et qu'on ne tue jamais. La tante, prenant

11 Mélange de racine de mita [Cijperm articulatus], m Quelquefois c'est une poule noire qu'on offre aux
plante aromatique, et de poudre d'opercules de diverses koM, mais, dans ce cas. on ne la tue pas, on la ramène
coquilles. au contraire au village, où on la soigne bien et où on la

2) Voir volume suivant, chap. des Divinités secondaires. laisse mourir de vieillesse.

46.



364 MADAGASCAR.

alors l'enfant dans ses bras, se met à danser, puis l'oncle lui fait avec du tanifotsy, ou terre blanche humide,

des marques sur le front, sur le haut du crâne, sur le dos et enfin sur le ventre, et il l'asperge avec de l'eau

où est plongée une pièce de cinq francs bien brillante, au moyen d'un goupillon formé de trois feuilles d'am-

brevate, en invoquant Dieu et les ancêtres de la famille et les priant d'accorder à l'enfant toutes les qualités

désirables pour un Malgache et surtout la richesse. On lave l'enfant avec le reste de l'eau, et la cérémonie

prend fin (Dandouad, Bull. Acad. malg., 1908, p. 173).

Chez les Antandhon.ï ,
qui sont voisins des Tsimihety, la cérémonie est à peu près identique; toutefois, pen-

dant l'invocation, l'enfant est placé entre les cornes du bœuf auquel on a fait avaler ses cheveux de droite

(Dandouau, Bull. Acad. malg., 1908, p. 1 7 4 ).

(84) Le soleil, dans sa course annuelle, semble traverser la ceinture des constellations zodiacales qui sont

comme ses douze maisons, et qui ont une place importante dans l'astrologie judiciaire arabe : trois (la i'°,

la 5
e
et la 9

e

) sont de «nature ignée», trois (la 2% la 6* et la 10*) de «nature terrestre», trois (la 3", la 7
et la 11') de «nature aérienne», et trois (la 4*, la 8

e
et la 12

1

) de (mature aqueuse», les unes favorables et

bénignes, les autres funestes et malignes ou indifférentes (Mohammed ei.-Moqri, Manazil-ul-kamari [les

Mansions lunaires des Arabes, trad. Motvlinski, 1899]).

(85) Prière prononcée par les Merinâ lorsqu'ils donnent à un enfant un nom, d'ordinaire vers l'âge de

7 à 8 ans : «Ary io aminao, Andriamanitra, aminao, Zanahary, tsy harena tsy tiana io, tsy harena hala, fa

entikio manova ny anaruny zatiaho, ataoko taha ny anarana teo aloha, ary entikio mandraihitra ny anarany vao

nataoho, ha dia hahasoa azy unie, hahatsara azy, tsy haltarofy azy fa hahalratrantitra azy ny anarany vao naluo-n

(Manuscrit merinâ, Btbl. Grandidier, cahier 10, p. 182) [0 mon Dieu! et ô vous, divinités! ne repoussez

pas mon offrande, acceptez-la; je vous l'offre parce que je change le nom de mon enfant, afin que ce nouveau

nom le rende bon, lui donne du bonheur, écarte de lui les malheurs et le fasse vivre longtemps!]

(86) Beaucoup de parents s'adressent au mpanandrô ou à Yombiasy, à l'astrologue ou au devin, pour savoir

quel nom il convient de donner à leur enfant, et celui-ci le leur indique d'après son vinlanâ, son destin,

c'est-à-dire d'après la planète sous l'influence de laquelle il est né. Voici les noms que, dans ce cas, les

Merinâ donnaient encore lorsque l'un de nous était à Tananarive :

VINTANA NOMS DES GAnçONS NOMS DES FILLES

Alahamady Radamà' 1
' ou Raruady. Ranady ou Rahovà'2'.

Adaorô Andriantsimasay. Ranorô.

Adizaozâ Ramohâ. Raveio.

Asorotany Ramalemisâ. Ramasy.

Alahasaty Ramorasatâ. Rasendranorô.

Asombolâ Rambolamananâ. Raialy.

Adimizanâ
,

Ramanantenahananà M. Ramizà.

Alaharabù Ravokatrâ. Ilamoma (*).

Alahaosy Ratsimanosikia. Rasanâ.

Ailijady Ramonjà. Rakajy.

Adalô Raharolaln. Raborô.

Alohotsy Ramakâ. Ramary.

Quand un enfant est malade et que le père et la mère consultent le sihidxj pour connaître le moyen de le

guérir, si celui-ci indique un nom, on change le sien contre celui-là; voici les noms qu'indique le sikidy :

Rasalamà, Rasehenâ, Ravelomianjevà. Ratahinâ, Ravelonanosy, Ratsirofo, Ramiarinâ, Ravelontsehenô, Ravefo-

nanahary, Ranorô, Ravolonombiasy, Rabezanaharv et Ratsimarofv' 5
'.

(87) Flacourt parle, en i(556, d'un orfèvre dont les ancêtres venaient de Vohéuiar et qui s'appelait

ctRadama-' (Hist. Madag., p. 293), d'un seigneur antanosy s'appelant sAndrian-dRadama Finaritsa» (p. 344)

et aussi d'un Mahafaly qui avait ce même nom de rrRadama» (p. 447 ). Dans le centre de l'île, les rois merinâ

Radamà 1" et Radamà II sont bien connus. — Nous devons faire remarquer que ce nom de Radamà est celm

d'un vintanà, s\nonyme de Alahamady, qui est le premier mois de l'année malgache, le nom du premier

homme ayant été pris comme nom du premier vinlanâ (Ms. merinâ, Bibl. Grandidier, p. 118).

(88) L'un de nous a assisté à une scène qui prouve que, lorsque l'intérêt s'en mêle, les parents n'hésitent

pas à intervenir dans les actes de la vie privée de leurs enfants, même quand ceux-ci ne violent pas les tra-

ditions de la famille : trSafy, une assez jolie fille dont le père était un petit chef de Tsimanandrafozanâ au

Ménabé, s'était, dit-il, éprise d'un de mes piroguiers, un nommé Tsiananâ, avec lequel elle s'en vint a

Morondavà. Sa mère l'y rejoignit et tâcha de la ramener avec elle; n'y réussissant pas, elle lit appel à tous les

membres de la famille, et le père, les frères, les oncles, les tantes accoururent. Leurs remontrances n'ayant

111 C'est-à-dire Adam. — ,J)
Eve. — m Ou Ralaimi- manuscrites) cl Manuscrit merinâ, Bibliothèque Granii-

zanâ. — ;, l Ou Rakarab». — (s
' A. Ghandidieii (.\otes dier, 10

e
cahier, p. 182.



ETHNOGRAPHIE. 3G5

reirr^i
6T^ ^ 1

cl0n
?
èrent/°rdre aU V

!
aS jeUne frèrC d>P«*ender sa sœur et de l'attacher pour

InZllpPl
'

H
^ dle

^t
son fr^e approcher, dénouant son lamba qu'elle laissa tomber a ses pieds,nouvelle Phryne, elle apparut toute nue. Or, à Madagascar, il est faly, interdit au père, aux frères aux

AZ, C0USm
,V
^ C°

t

nt
t

empler ia nad[té d
'

Une Pa
"
ente à Un «4* WoMbé, d'une parente a ec queMe

le» relations sexueides sont tenues pour incestueuses, si bien que les parents de Safy reculèrent tous m se

enenfanf f^ ™^*I*™»» fois à la charge, et chaque fois elle répéta le même geste; la fin

Tcroie n'a^n'
PS

,

^^ 1 t

bon
fs

. Pf°
leS

;
*" ** ^T h ra" a de ™*"«™ sentiments „ Qu'onne croie pa» que les parents fussent révoltés de la conduite légère de leur fille, ni qu'ils trouvassent sonaman d mie caste inférieure; ce qui les indignait, c'est qu'elle négligeât pour un pauvreté quelque Arateet même dit-on un Européen tout disposé à la combler de cadeauf, dont ils auraient eu leur part

hinala-T h H i ! V'T *W P"""""* "*^ en bémSSant SeS enfaIlts : '^ï *» miraisa

à2T/2 n ,7 7° :TrJ rehet
r,T' mdy^^ «E1 ^ndriaLnitral El Andriananahary! Ry,aam-be efa lasal Ryroa amby nyfolo nanjaha! Ry tendrombohitm roa amby nu Mo! Ru hasm-tcuiu aman-danitra>

tLTLvnt / A

tmn -b

f i-
a
J.
H° fV a>mn>nay fanaperana anarana, lutovy a,ny ny olona hoatra niZ h, 1 , / 1 77 T

a
i^Tr^ rr~def°m! N» vMvamJ kûsa •' habujiteJroMtra, ho mal

fa,
a ho maro dnnby, hahazaka/ammhahana hahazofakatelon-tananah - Dia noiofiny indray ram am-bava

Vi^TtomlurlTnTr'
'"' ? ** "' "f"^ ^7 ***' "" """» *** ^' H° iva fia,nana)lL«Vrvez toujours en bonne intelligence et n'ayez pas de pensées différentes les uns des autres, car un arbrene fait pas une foret et un seul do.gt ne saurait prendre un pou (l'union fait la force).» Et alors l'a'euîasperge ses enfants et petits-enfants avec, un peu d'eau qu'il a pris dans sa bouche et ajoute : là diii eVDieu qui avez crée le ciel et la terre! Chers ancêtres qui nous avez quittés! Et von" e douze roi

'<

vous les douze collines sacrées vous tous qui êtes saints et pleins de vertus! voici mes enfante : ciu'd %

l

s ssent, qu ils aient ce qu'ils désirent! Qu'ils acquièrent de l'argent, des richesses, qu'ils deviennent célèbreset gagnent de hauts grades, cm'ils soient aimés rl„ S™,,™™ „„';)„ „„;„.,» .:„„-.'.?. !*,.,., ce
!
eDre>

pas les femmes : qu'elles soient fécondes et aient beaucoup
llifc_nn font.-- n-~. J~ Cn _ ._ i *

„ .Cllluic, 4u Clles soieiu leconueset aient Beaucoup d'enfants !» De nouveau il bénit sesenfants et petits-enfants en leur soufflant au visage une gorgée d'eau, et il finit en disant *Pu ssi^-vouavoir une longue vie et de grandes richesses!»].
«missiez vous

(90) Car, disaient-ils: «Ratsy ihany ny vody, fa an-tena ka Isy azo ariana : toy nu hoc, vatsu fianahaviana

[
De même que

1 anus est répugnant
, mais indispensable , et qu'on ne peut s'en pa ser, on ne se passe pas non

£ JETS dUnenfan
.V

dT ïi™'
d

'

Un dient
'
d'unmembrcVelconque d'une famille,

Œ

sa conduite est mauvaise; il ne faut donc pas le rejeter, mais lui donner des avis et des conseils]

d£*Litm^t^jfrï
t|UC

rr6ntS
'

SanS
S"

rejeter de k famiUe
'
tiennent à r«art

= ^ndro an-

nlTl iï tri
l

? \
anamei

'
(qm

'
Comme lon sait

'
sont des draSeons P^ant du pied)] ou zanaV

mtîSSiïitnsr de leurs parents (mai-^ • » ™L-*±*i -^S





LISTE DES PLANCHES

CONTENUES DANS CE TOME.

Planche I.

1. Raooninahitriniarivo (Hovâ), neveu du premier ministre Rainilaiarivony.

2. Ramaniràkâ (Andriana de la caste des Zanakandriamasinavalona).

Planche II.

Merinâ. 1. Homme andriana de la caste des Zanakandriamasinavalona.

2. Femme andriana.

3 et h. Femme et homme hovâ, de Tananarive.

Planche III.

1. Rainizakà (Hovâ), fds du premier ministre Rainilaiarivony, sa femme et ses enfants.

2. Rainandriamanpandry (Hovâ), ex-gouverneur de Tamatave, sa femme et ses enfants.

Planche IV.

Groupes de Hovâ de diverses régions de l'Imerinâ.

Planche V.

1-2. Homme du Vakinankaratrâ , Sud-Ouest de l'Imerinâ (face et profil).

3. Femme hovâ de Tananarive.

à. Femme de Tananarive métissée d'Andrianâ et de Hovâ.

Planche VI.

Femme avec son enfant et homme du Vakinankaratrâ (province du Sud-Ouest de l'Imerinâ).

Planche VII.

1. Femme andriana de l'Imerinâ.

2. Homme belsimisarakâ de Vatomandry.

3. Femme betsimisarakâ de Tamatave.

4. Homme hovâ.

Planche VIII.

1-2. Homme betsileo (face et profil).

3. Femme hovâ.

â. Femme betsileo.

Planche IX.

1. Betsimisarakâ, de Tamatave.

2. Betsileo, de Fianarantsoa.

3. Hovâ (de race pure) des environs de Tananarive.

à. Sakalavâ de la région de Majunga.



368

Planche X.

LISTE DES PLANCHES.

1. Chefbarâ.

2. Homme bezanozanô.

3. Femme sakalavâ.

4. Homme sihanaka.

Planche XI.

1. Homme antambahoaka.

2. Tsilony, petit-fils de Ramieba, chef des Bara-bé.

3. Homme de la côte Sud-Est.

4. Homme antisaka de Vangaindrano.

Planche XII.

1. Homme antalactrà des environs de Majunga.

2. Femme antanalâ.

3. Femme antalaotrâ.

4. Binao, reine sakalavâ.

Planche XIII.

1. Femme sakalavâ en deuil.

2. Tsiahma, roi d'Ankaranâ.

3-4. Femme sakalavâ du Boinâ (face et profd).

Planche XIV.

1. Femme sakalavâ.

2-3. Homme sihanaka d'Imerimandrosô (face et profil).

4-5. Femmes du Sud-Est.

6. Homme sihanaka.

Planche XV.

1 , 2 et 4. Hommes antandroy.

3. Femme antandroy de Mananteninà.

5. Femme antanosy des environs de Fort-Dauphin.

Planche XVI.

1. Femme sakalavâ de la région du Fiherenanâ.

2. Chasseur mahafaly.

3-4. Hommes sakalavâ de la région du Fiherenanâ.

5. Tëirampy, roi du cap Sainte-Marie (Anlandroy).

6. Homme sakalavâ.

7-8. Groupe de guerriers mahafaly.

Planche XVII.

1. Jeunes femmes antanalâ.

2. Famille antandroy des rives du lac Anony.



TABLE ANALYTIQUE DES MATIÈRES.

LIVRE TROISIEME.

CARACTÈRES PHYSIQUES, INTELLECTUELS ET MORAUX DES MALGACHES.

Chapitre Premier. Aspect et caractères des Malgaches. Leur conslitulion

physique 1_1
9

S I. Aspect physique des Malgaches d'origine indo -mélanésienne, p. 4—il.

S 2. Aspect physique des Malgaches métis d'Indo-mélanésiens et d'Arabes, de Persans,

d'Indiens ou d'Européens, p. n-i4.
S 3. Aspect physique des Malgaches d'origine javanaise et des métis d'Indo-mélané-

siens et d'immigrants de race jaune, p. i4-ig.

Chapitre II. Caractères intellectuels et moraux des Malgaches 19-110

S 1. Opinion des divers auteurs et des voyageurs, p. ig-a3.

S 2. Considérations générales, p. 23-27.

S 3. Leurs caractères intellectuels et moraux en général ; leurs qualités et leurs dé-

fauts, p. 27-75.

I. Intelligence, mémoire, p. 3i-38. — H. Imagination, sensibilité morale,

p. 38-4o. — III. Idée du devoir, p. 4o-4i. — IV. Egoisme, patriotisme,

p. 4i-45. — V. Amour de la famille, p. 45-46. — VI. Moralité, honnêteté,

franchise, méûance, p. 46-48. — VII. Bonté, douceur, charité, dévouement,

p. 48-53. — VIII. Tolérance, p. 53-54. — IX. Sociabilité, politesse, p. 54.

— X. Indolence, paresse, p. 54-56. — XI. Hospitalité, p. 56-5g. —
XII. Vanité, respect humain, dignité personnelle, amour-propre, p. 60 -63.

— XIII. Patience, entêtement, p. 63. — XIV. Hypocrisie, mensonge , four-

berie, traîtrise, p. 63-66. — XV. Cupidité, intérêt, avarice, p. 66-69. —
XVI. Vol, meurtre, p. 69-71. — XVII. Liberté des mœurs, débauche, p. 71-

73. — XVIII. Ivrognerie, p. 73-75.

S 4. Différence des caractères intellectuels et moraux des peuplades agricoles, pasto-

rales et maritimes de Madagascar, p. 75-81.

I. Peuplades agricoles de la cole orientale, p. 75-76. — II. Peuplades

agricoles du centre, p. 76-78. —• III. Peuplades pastorales et maritimes de

l'Ouest et du Sud, p. 78-81.

S 5. Européens et Malgaches : relations des Européens avec les Malgaches aux siècles

passés et leur influence sur leur caractère, p. 8i — 108.

I. Portugais, p. 83-go. — II. Hollandais, p. go-g5. — Anglais, p. go-
100. — IV. Français, p. 100-106.

S 6. Influence des immigrants arabes et persans sur le caractère et les mœurs des Mal-

gaches, p. 109-1 10.

ETHNOGRAPHIE. 47

IMiT.iurmr. NATIONALE.



370 TABLE ANALYTIQUE DES MATIÈRES.

LIVRE QUATRIÈME.

LA VIE SOCIALE À MADAGASCAR.

Chapitre Premier. La famille malgache 1 1 1-333

§ 1. Sa constitution, p. in-i33 : sa solidarité, p. 1 11-116; pouvoir du chef de

famille, p. 116-120; noms de parenté et autres, p. 120-126; respect des

anciens us et coutumes et caractère des Malgaches, p. 126-127; serment du

sang ou fati-dra, p. 128-i3i; lohateny (amis à la vie, à la mort), p. i3i-

i33.

S 2. Rapports des sexes, p. 1 33-2 4 3.

Puberté, p. i33; menstruation, p. 1 33-1 34 et i35; concubinage, union

libre, p. i33-i6o (concubinage, p. 134-1U7; relations incestueuses, p. 1Û7-

i5i; j'ady ou interdictions sexuelles soit temporaires, soit occasionnelles,

p. i5i-t52; familles où l'inceste est de tradition, p. i52-i54; les rois et

princes n'ont pas de fady ou d'interdictions sexuelles, p. i54; relations

sexuelles permises avec certains parents et alliés, p. 1 54- 157; saturnales per-

mises en certaines occasions, p. 157-108; sodomie, p. i58-i5o,; bestialité,

p. 159-160).

Mariage, p. 160-2 43: i° Généralités, p. 160-161.— 3° Fiançailles, p. 161-

,g4,— 3° Âge, p. i64. — 4° Essai préliminaire, p. i65.— 5° Consentement

des parents et des futurs, p. 166-167. — 6° Empêchements au mariage,

p. 167-172. — 7° Demande en mariage, p. 172-175 (chez les Merinâ,

p. 172-173; chez les autres peuplades, p. 173-175). — 8" Vudy ondry,

cadeaux, p. 175-178. — 9 Célébralion du mariage, p. 179-188 (chez les

Merinâ, p. 179-184; chez les autres peuplades, p. i84-i88). — 10° Ma-

riages manambady lova ou mitondra lolohâ (des veuves avec leurs beaux-frères),

p. 188 et 24o-242.— 11° Mariages temporaires, p. 188-189 et 2.38 (noie 4).

— 12° Polygamie, p. 189-196 (et Polyandrie, notule, p. 189). — i3° Mariage

des esclaves, p. 196-197. — i4" L'amour à Madagascar, p. 197-199. —
i5°La fidélité à Madagascar, p. 199-201.— 16" Lajalousie à Madagascar, p. 201-

ao3. — 1

7

Rapports conjugaux, p. 206-207. — 18" Condition delà femme

mariée, p. 207-216 (son Iraitement dans les diverses peuplades, p. 207-21 1;

réparlition des biens des époux, p. a 13-21 3; relations entre mari et femme,

repas, etc., p. 2i3-2i4 ; leurs occupations respectives, p. 2i5-2i6). —
19" Adultère, p. 216-228 (toléré et même obligatoire, p. i54-i58, 218, 220,

224-225; véniel et sans grande importance, p. 217-223; criminel, p. 2i4-

2i5, 218, 223-224, 225-228). — 20" Instabilité du mariage malgache; sa

dissolution; répudiation, p. 228-238. — 21" Biens des époux, p. 238-23g.

— 22° Des veuves, p. 239-243.

S 3. Les enfants, p. 243-333.

i° Fécondité, stérilité, p. 243-248. — 2° Grossesse, p. 249-255. —
3° Avortement, p. a55-257. — 4° Accouchement, p. 267-267 (et 354-355

[47-69], 36o [70-71]). — 5° Reconnaissance de l'enfant, p. 267-269. —

•

6° Infanticides rituels, p. 269-279. — 7° Soins à la mère, p. 279-281 (et

286, 36i [73], 362 [74-75]).— 8° Réjouissances à la naissance d'un enfant,

p. 281-283. — 9 Allaitement, p. 282-286 (et 36i [72]). — 10° Soins



TABLE ANALYTIQUE DES MATIÈRES. 371

Chapitre Premier [Suite).

donnés aux nouveau-nés, p. 284 -286. — 1
1" Maladies congénitales des jeunes

enfants, p. 286-289. — 12 ° Superstitions relatives à la santé et à l'avenir

des enfants, p. 289-291. — i3° Déformations ethniques, p. 291-292. —
ii° Premier rire de l'enfant, p. 392. — io° Première dentition, p. 292. —
16 De la coupe des cheveux, et Culte des Kokô, p. 292-298 (et 362-366 [76-
83]). — 17° Des noms donnés aux enfants, p. 298-305 (et 364 [80-87]).— 18 De la puissance paternelle; situation respective des enfants légitimes et

naturels, p. 3o5-3og. — 19 De l'adoption, p. 3o9-3i5. — 20 Des droits

des parents sur leurs enfants, de leurs devoirs respectifs et de leur affection mu-
tuelle, p. 3i5-327 (et 365 [89-91]). — 21° De l'éducation des Malgaches,

p. 327-33i. — 22° De la successibilité chez les Malgaches, p. 33i-333.

Appendice (nos
1-91) 335-365

Liste des Planches 3g7

Table analytique des Matières 359



TABLE ALPHABÉTIQUE DES MATIÈRES.

Accouchée (État d'impureté de 1'), p. 258-259,

279-980.

Accouchement, etc., p. 257-267, 354 (Û7), 355

(48-49), 360(70-71).

: soins à la mère, p. 279-281, 285, 36i

(73),362( 74-7 5).

Acunlia (Amiral Tristan d'), p. 84-85.

Adoptifs (Enfants), p. n4, 124.

Adoption, p. a38 (note 3), 3og -3i5.

Adultère, p. 201, 202, 210, 916-328, 266 (voir

Inceste).

autorisé et obligatoire, p. 56, 1 55 (et note 3),

i54-i58, 217, 218. 220, 224-225, 243.

Age auquel les Malgaches contractent mariage,

p. 161, i64-i65.

Aînés, p. 3i5, 320, 321 (et note 3).

Alin-dratsy, p. 233.

Allaitement, p. 282-284, 36i (72).

Amour de la famille, p. 29, 4g, 45-46, in-n3,
115-117, 127, 178 (et note 1), 317-321.

de leur mère, p. 321-329.

du pays natal, p. 42-45.

(L') à Madagascar, p. 197-199-

libre, p. i57~i58, a43 (voir Concubinage).

Ampitahanà, exhibition d'une nouvelle mariée,

p. 186.

Ancêtres (Culte des), p. 29, 119, 126, 127, 320-

321.

Andrianâ d'Imerinà, p. 16-19, ,li
l< 1 7 ' 3o7, 3io

(note 2).

Anglais : leur influence sur les Malgaches, p. g5-

100.

Antalaotrà et Silamiï, p. 109-110.

Antandroy : leur caractère, p. 37, 3g, 5g.

Antanosy : leur caractère, p. 32, 76, 80-81, 346

(8), 353 (33).

Arian-jazà [Enfants rejetés], voir Rejet.

Aspersion, voir Bénédiction.

Astrologie : Destins fatals pour la naissance des en-

fants, p. 971-279, 358-36o (65-6g).

: Destins propices pour le mariage, p. 172.

: Destins propices à la première coupe de

cheveux, p. 298 (note 3), 362 (76-83).

: Destins propices à la collation du nom des

enfants, p. 364 (86).

Avarice des Malgaches, p. 66-6g, 70, 348.

Avortement, p. 255-957-

B

Baisers, p. go4—9o5.

Barâ : leur caractère, p. 37, 6g, 353 (4g).

Bavards (Les Malgaches sont), p. 54 (et note 2).

Belles-mères malgaches, p. 317.

Bénédiction avec de l'eau, du sang ou de la salive,

p. i63 (notules a et c), i84-i85, 234 (note 1),

249 , 98g, 399-393.

Benyowski : son opinion sur les Malgaches, p. 344.

Bestialité, p. i5g-i6o, 2o5-go6.

Betsileo : leur caractère, p. 3o-37, 76-77, 346

(19), 347 (i5), 348 (16), 34g (18-ig), 35o

(
2 3), 354 (43).

Betsimisarakà : leur caractère, p. 5o-5i, 53, 54

(note 1), 67, 72, 7 3, 75, 345-346 (2, 4-6),

353 (35-36).

Biens des Malgaches, p. 212, 309 (note 3), 3i6-

317 (dispositions testamentaires), 320.

des époux, p. 2i2-3i3, 229, 238-33g.

Bonté des Malgaches, p. 48-5g.

c

Cadeaux de mariage, p. 175, 177-178, 18a— 183

,

i84, i85 (solom-babenâ, diafotakâ), 187.

à la naissance d'enfants, etc., p. 381, gg5.

Calomnie, p. 66.

Caractères intellectuels et moraux des Malgaches,

p. 19—75 et 335-354.

des peuplades agricoles, pastorales et

maritimes de Madagascar, p. 75-81.

(Influence des Européens sur les),

p. 81-108.

(Influence des immigrants arabes et

persans sur les), p. 10g- 110.

Carreau ou Tambavy, maladie des jeunes enfants,

p. 288.

Charité des Malgaches, p. 48-5g, 117 (notule c).

Chasteté des femmes malgaches, p. 71-73, i34,

i36, i37-i38, 169, 199, si4, 316. 918.

temporaire, p. i5i— i5g.

Cheveux (Cérémonie de la première coupe de),

p. 292-298, 362-364 (76-83).

Clans malgaches, p. 111-112, 116-120.

Collation des noms : sacrifice et prière, p. 29g 364

(85-8 7 ).

Commerce des Merinâ, p. 348.



TABLE ALPHABETIQUE DES MATIEBES. 373

Concubinage à Madagascar, p. i33-i58, 177 (no-

tule a), 189 (notule 0), 227-238, a.'i3, 329

(et note 5).

Concussion à Imerinâ, p. 68.

Condition de la femme mariée à Madagascar, p. 207—

216.

Confession des péchés
, p. 362-263.

Cordon ombilical, p. 263-264.

Costume des femmes malgaches, p. 21 4.

Courage des Merinâ, p. 34g (18).

Courteen (William) : sa colonie à Madagascar, p. 97-

Cruauté des Malgaches, p. 52.

Cupidité des Malgaches, p. 66-69, 7°-

D

Dahnond (R. P.), p. 33g.

Débauches des Malgaches, p. 71-73.

Défauts et qualités des Malgaches, p. 37—75.

Déformations ethniques des nouveau-nés (Magago-

lohâ), p. 291-292.

Démonstratifs (Les Malgaches sont peu), p. 126.

Deuil des veuves, p. 23g—24o, 342—243.

Devoir (Idée du), p. 4o—4i.

respectifs des parents et des enfants, p. 3ig-

3s4.

Dévouement des Malgaches, p. 48-52.

Dignité personnelle des Malgaches, p. 6o-6s.

Dissolution du mariage, p. 3s8-238.

Divorce, p. 174 (notule), 209, 23o-236.

Dot, p. 175 (note 1).

Douceur des Malgaches, p. 48-52.

Douliot . son opinion sur les Sakalavâ, p. 345.

Droits des parents sur leurs enfants, p. 3og-3io.

Dumaine : son opinion sur les Malgaches, p. 344.

Duplicité, voir Fourberie.

E

Economie (Esprit d') des Merinâ, p. 348.

Egoïsme des Malgaches, p. 4i.

Embrassements , p. 2o4-2o5.

Empêchements au mariage pour cause de parenté,

p. iai, 12g, i47~i5i.

d'ordre politique ou religieux , p. 116,

i42 (notule b), îlf], 167-172.

Endogamie, p. i36 (note 4, Antimoronâ), 167-

172.

Enfants, p. n4-n5, i38, i43, i46, 171, 176-

177, 180 (ampy mihirâ), 232, 335-236, 238,

243-333, 365 (89-91).

: avortements, p. 2 55-2 57-

: naissance, p. i58, 257-267, 3 18 (note 2).

: mort-nés, p. 265-266.

: reconnaissance, p. 267-269.

Enfants hzâ ou mahery vintanâ (mal venus ou nés un

mauvais jour), infanticides rituels, p. 266-267,

269-279, 356-36o (01-69).

: réjouissances à la naissance, p. 281-383.

: allaitement, p. 282-284, 36i (72).

: soins donnés aux nouveau-nés et aux jeunes

enfants, p. 284-286.

: première sortie, p. 280-286, 36i-3Ô2

(73)-

: maladies congénitales, p. 286-289.

: superstitions relatives à leur santé et à leur

avenir, p. 289—291.

: premier rire, p. 292.

: première dentition, p. 392.

: première coupe des cheveux et culte des

Kokô, p. 293-298, 362-364 (76-83) [chez les

Merinâ, p. 393-395-, chez les autres peuplades,

p. 295-398].
_

: noms qui leur sont donnés, p. 298—3o5

(souvent les pères et mères prennent le nom d'un

de leurs enfants, p. 3o3-3o4), 364 (85-87).

: situation respective des enfants légitimes et

des enfants naturels, p. 176-177, 267 (note 4).

: adoption, p. 3og-3i5 (zazalavâ, p. 3i2-

3i3).

: rejet, p. 323-337, 365 (90-91).

: droits des parents sur leurs enfants, de

leurs devoirs respectifs et de leur affection mu-

tuelle, p. 176-177, s36, 3i5-3s7.

: éducation, p. 3i8-3ig, 337-33i.

: successibilité, p. 33 1—333.

: bénédiction, p. 3ss-323, 365 (S9).

Enterrement des nouveau-nés, p. 265, 266.

Entêtement des Malgaches, p. 63.

Envies des femmes enceintes, p. 249.

Esclavage, p. 127, 3o5-3o6.

Esclaves (Mariage des), p. ig6-ig7.

(Concubinage avec des femmes), p. 171, 227-

228.

Essai préliminaire au mariage, p. 162 (et notes 1

et 2).

Européens (Pillage et meurtre des), p. 57 (note)-

59 .

: leurs relations avec les Malgaches et leur in-

fluence sur leur caractère, p. 81-108.

Exorcismes, p. i48-i4g, i5o, 167, 169, 376-377,

277-279, 282, 285, 386, 289, 294, 299,

3oi.

Fahatelon-tanana, p. 174 (notule), 180, 212, 239,

243, 33s (voir Biens des époux).

Famille (La) malgache, sa constitution, p. 111-

333.

Fandeo, p. 177 (voir Vody ahohô).



374 TABLE ALPHABETIQUE DES MATIERES.

Fandroanà ou fête du nouvel an, p. H2-n3, 233,

?Ai.

Fatalisme des Malgaches, p. 28, 3g-4o, 4o-4i,

42-43, 126.

Fali-dra (serment du sang), p. 56, 1 1 4, 12 5, 128-

i3i, i4g, i55, 229, 352 (3a-34).

Fécondité, p. 243—245.

Femmes malgaches: leur caractère et leurs qualités,

p. 5o-5i (voir aussi Qualités et défauts des Mal-

gaches).

tahouées, p. 2i4-2i5, 226-227.

mariées : leur condition, p. 207-216.

mariées, considérées comme l'un des

hiens meubles du mari, p. 178, 209.

: leur costume, p. ai4.

Fiançailles, p. 16 1-1 64.

Fidélité des Malgaches, p. 65-66.

conjugale à Madagascar, p. 174, 199—301.

Fifofoam-bady, voir Fiançailles.

Flacourt à Madagascar, p. io3-io5; son opinion

sur les Malgaches, p. 342-343.

Ftifu-damotirul (cadeau des enfants à leur mère),

p. a84.

Fourberie des Malgaches, p. 63-66.

Français : leur influence sur les Malgaches, p. 100-

106.

Fraude, voir Fourberie.

Frère de sang, voir Fati-dra.

G

Gourme des jeunes enfants, p. 289.

Grossesse, p. 24g-a55.

(Régime pendant la), p. a52-255, 256—

257.

H

Hasinà, offrande aux parents de la future, p. 176

(voir Vodij akondrd, etc.), 181, 197, 269.

Hollandais : leur influence sur les Malgaches, p. 90-

9 5.

Honnêteté des Malgaches, p. 46-47.

Horoscope des nouveau-nés, p. 272—279.

Hospitalité des Malgaches, p. 4i (note), 56—5g

,

i43-i44.

Hypocrisie des Malgaches, p. 63-66.

Imagination des Malgaches, p. 38.

Imprécations, p. 327.

Impureté légale (Etat d") de l'accouchée, p. s58-
260, 279-281.

Inceste, p. 121, 1 47— 1 5i , i52-i54, 167, a6a-
(note 3).

Indolence des Malgaches, p. 54-56.

Infanticides, p. 265, 356-357 (5i—67 ).

rituels, p. 45, 269-279, 357-36o (58-69).

Instabilité du mariage malgache, p. 228-238.

Intelligence des Malgaches, p. 29, 3 1—38 , 319,

3a8-33o.

Intéressés (Les Malgaches sont très), p. 66-69.

Ivrognerie des .Malgaches, p. 73-75.

Jakà, p. 1 13 (note 1).

Jalousie (La) à Madagascar, p. 20i-2o3, 353 (35-

46).

Jamonû, p. 177 (voir Vody akohô).

Jumeaux, p. 266-267.

Kokô (Culte des), p. 296-298 (voir Enfants : Coupe

des cheveux).

Le Brou de Vexela, p. 338—33g.
Liberté des mœurs, p. 71-73.

Luhateny (amis à la vie, à la mort), p. i3i-i3a,

i55.

M

Magagalahii, voir Déformations ethniques.

Mahafaly : leur caractère, p. 37, 3g, 69, 69-70,

353(37 et *»)
Malédiction paternelle, p. 323-324, 327.

Malgache (Population) : ses éléments divers, p. 1—3.

(Caractères physiques de la) : généralités,

p. 3-4.

: Caractères physiques des Malgaches d'ori-

gine indo-mélanésienne, p. 4—ii.

: des Malgaches métis d'Indo-Mélané-

siens et d'Arabes, de Persans, d'Indiens ou d'Eu-

ropéens
, p. 1 1 - 1 4

.

: des Malgaches d'origine javanaise et

des métis d'Indo-Mélanésiens et d'immigrants de

race jaune, p. i4-ig.

Malgaches du Sud-Est : leur caractère , p. 42 (note 2 ),

5a (notule a), 55, 72, 75, 345 (3), 346 (8-

10), 353(37, 3g-4o), 354 (46).

Manambady lova, voir Mariage.

Mariage des Malgaches, p. 160-2 43.

: généralités, p. 160—161.

: fiançailles, p. i6i-i64.

: âge, p. i63, 1 64-i 65.

: précoce, p. 1 65.



TABLE ALPHABETIQUE DES MATIERES. 375

Mariage : essai préliminaire, p. i65.

: consentement des parents et des futurs,

p. 165-167.

: empêchements pour cause de parenté,

p. îai, 129, 147-151, 318.

: d'ordre politique ou religieux, p. 167,

167-173.

: interdictions temporaires des relations

sexuelles, p. 1 5 1-1 5a.

: demande, p. 172-175.

: vody akoho, vody ondrjj, vody lienâ, jamonâ,

tombopoitsâ ou fandeo (pour la consécration du

mariage) et cadeaux, p. 175-178.

: célébration chez les MerinS, p. 179-186 , et

dans les autres peuplades, p. i84-i88.

: maimmbady lova ou mitondra lolohâ (d'une

veuve avec son beau-frère), p. 188, aio-aûa.

: temporaire, p. 188-189, 938 (note 4).

: polygamie, p. 189-196 (célébration, p. 191-

190), 309, 238 (note 2).

: polyandrie, p. 189 (notule).

: des esclaves, p. 196-197.
: l'amour à Madagascar, p. 197—199.
: la fidélité à Madagascar, p. igg-301 (et

p. i54-i58).

: la jalousie à Madagascar, p. aoi-2o3.

: rapports conjugaux, p. 206-207, 2i3-

2l4.

: condition de la femme mariée, p. 207-216.

: adultère, p. 216-228.

Mariauo (R. P. Luis) à Madagascar (en 161 3 et en

1616), p. 86-go.

Martin (François) : p. 35, 3/17 (i4-i5), 34g (18).

Mayeur, p. 34, i58, 336, 338, 346 (5), 347 (i4,

16), 35o (23), 35i (25, 27).

Méfiance des Malgaches, p. 67-48, 2 12-21 3.

Mémoire des Malgaches
, p. 3 1

.

Ménages (Stabilité des), p. 229.

Mensonges des Malgaches, p. 46-47, 63-66.

Menstruation, p. i33— 134, i35, 2o5.

Merinâ : leur caractère, p. 33-35, 4o-6i, 62

(note 1), 43 (notule a), 44-45, 48-52, 53,

54, 55, 56, 6i-63, 64-65, 66-69, 70-71,

72., 76-75, 76, 77-78, 346 (11), 34 7 (i3-

i4), 348 (16), 34g (17, 20-23), 353 (34-2 ).

Meurtre, p. 70.

Mitondra lolohâ, voir Mariage.

Mœurs (Liberté des), p. 71-73.

Morale des Malgaches , p. 24-27, 4o-4i, 46-47, ^4.

Mortalité infantile, p. 286—287 (et notes 1 et 2).

Missionnaires catholiques français : leur opinion sur

les Malgaches, p. 57-58, 33g, 34o, 3'i4, 345.

portugais : , p. 86-go, 36i-342.

anglais et norvégiens:
, p. 58-5g, 33g-

34o, 34o-34i.

N

Noms de parenté à Madagascar, p. 120-124, 2i3.

(Collation des), p. 2gg, 364 (85-87).

divers donnés aux individus suivant leur âge,

p. 12.5.

donnés aux enfants nés sous un mauvais

destin, p. 276, 278.

pour détourner d'eux les revenants,

p. 290-991.

taboues après la mort de ceux qui les por-

taient, p. 3o6-3o5.

Occupations respectives des époux dans les diverses

peuplades, p. 2i5-ai6.

Opinions des principaux voyageurs et auteurs sur

le caractère et les mœurs des Malgaches, p. 335--

345.

Ordalie pour s'assurer de la fidélité de sa femme

(chez les Antimoronâ), p. 200—201.

Orgueil des Merina, p. 61—62.

Orim-balo, p. 188. Voir Vody akohiï.

Parenté (voir Noms de) à Madagascar.

naturelle, p. 120-124.

conventionnelle, p. 128-i3i.

Paresse des Malgaches, p. 63.

Parrains et marraines pour la circoncision, p. 12 4.

Patience des Malgaches, p. 63.

Patriotisme des Malgaches, p. 4i-45, 61.

Peuplades agricoles de l'Est et du Centre, p. 7.1-

78.

pastorales de l'Ouest et du Sud, p. 78-81.

Pfeiffer (Ida) : son opinion sur les Malgaches,

p. 344.

Pillage et meurtre d'Européens, p. 67 (et note)^

5g.

Politesse des Malgaches, p. 54.

Polyandrie, p. 18g (notule).

Polygamie, p. i8g-ig6, 20g, 238 (note 2).

Portugais : leur influence sur les Malgaches, p. 83-

90.

Pronis à Madagascar, p. i02-io3.

Puberté, p. i33.

Puissance paternelle à Madagascar, p. 3o5-3o6,

3ig.

Q

Qualités et défauts des Malgaches, p. 21-27. 37-

75, 75-81, 82-83. 33o.



376 TABLE ALPHABÉTIQUE DES MATIÈBES.

R

Rangitâ, princesse vazimbë, femme d'un immigrant

javanais et mère cTAndriamanelô, premier sou-

verain merina, p. 5 (note 1).

Rapports conjugaux des Malgaches, p. 206-207,

21 3-21 4.

Reconnaissance des Malgaches, p. 52-53.

d'enfant, p. 267-269.

Rejet (Désaveu) d'enfant, p. 326-827, 332.

Réjouissances à la naissance d'un enfant, p. 281-282.

Relations entre mari et femme, p. 122, 2i3-2i4.

Repas, p. 21 3-2 16.

de fiançailles et de noces, p. 18 1-1 83, 1 83—

186, 186, 188.

Répudiation, p. 176 (notule), 23o-238.

Respect humain des Malgaches, p. 60-61.

des parents, p. 3ig-32i.

Sages-femmes malgaches, p. 25i-252, 256, 257-

258,285.

Sakalavâ : leur caractère, p. 33, 37-38, 67-69,

66-67, 69, 71, 72. 73-7Û, 78-80, 35o
(
2 4),

35i (a5-3i), 352 (3 2 et 34), 354 (64-45).

Salive, voir Rénédiction.

Saturnales permises en certaines occasions, p. 1 57—

i58, 282.

Sensibilité morale des Malgaches, p. 38-4 0, 126-

127.

Séparation des époux, p. 23o, a3i.

Sépulture des époux, p. 178.

Serment du sang, voir Fati-dra.

Sihanakâ : leur caractère, p. 35, 347 (i4-i5),

349(18).

Sikidy, p. 262, 272.

Silamii, voir Antalaotra.

Sociabilité des Malgaches, p. 54.

Sodomie, p. 1 58— 1 5g.

Stérilité, p. 265-i48.

Successibilité chez les Malgaches, p. an, 3n-3i2,

3i2-3i3, 33i-333.

Superstitions relatives à la santé et à l'avenir des

enfanls : pendant la grossesse, p. 253-254; après

l'accouchement, p. 289-291, 3i8 (note 1).

à la première coupe de cheveux, p. 294-

2 9 5.

aux noms des enfants, p. 3oo-3o2.

aux relations sexuelles, p. 2o5.

au bonheur des époux, à la stabilité

du mariage, p. 206-207, 229.

Superstitions relatives à l'adultère, p. 217.

à la stérilité, p. 245-248.

• à la grossesse, p. 25o-25i, 253-255.

à l'accouchement, p. 261-263, a64.

Tatnbavy, voir Carreau.

Tolérance des Malgaches, p. 53-54.

Tombopoitsâ, p. 177 (voir Vody akohô).

Traitement de la femme mariée dans les diverses

peuplades, p. 207-211.

Traîtrise des Malgaches, p. 63-66.

u

Union libre, voir Concubinage.

Vady bé, vady masay, vady kelij, voir Polygamie.

Vady lova ou vady entin-dolohâ, veuve dont héritent

les frères du mari, p. 180, 188, 2 4o— 2 42.

Valgny (De): son opinion sur Flacourt, p. 343.

Vanité, outrecuidance des Malgaches, p. 6o-63.

VazimbS, p. 2 (note 1
[
Magagotoha]) , 4 (note 2),

5 (note 1 et notule o), 8 (note 1), 291 (note 1).

Veuves, p. 180, 189 (notule), 23g-a43.

Vexations que faisaient subir les Malgaches aux

étrangers, p. 66-09.

Vie sociale (La) à Madagascar, p. 11 1-333.

Vintanà (Destin) des futurs époux, p. 179.

(Destin) des nouveau-nés, p. 272-279.

Virginité, p. i34-i35, i36 (Antimoronâ), 1 65,

218.

Vody akohô, vody ondry ou vody lienâ, tombopoitsâ

,

jamonâ, fandeo ou orim-batô, consécration du ma-

riage, p. 161, 176-177, 181, 188, 208, 269,

Soi.

Vols, p. 56, 69-71, 329 (et note 4).

Voyageurs (Opinions des principaux) sur le caractère

et les mœurs des Malgaches, p. 19-23, 335-345.

w
Walen (Rév.): son opinion sur les Sakalavà,p. 339—

34o.

Zafindliaminia, p. i36 (note 3).

Zazalavâ ou enfants adoptés, p. ia4, 3i2-3i3,

332-333.



§
V
V

-;

r-

s

^

<2
fV- sKT w^1

1~

1
^

1S
"a

5

S <n

-5 3
*- ^
3 *
e «

S.

1V
^< v

g
-i

sS -l

5 s

N
I





Madagascar Etlmographic PLU

Mcnna.1'.Jfomme andriana delà caste des Z<anakandriama$inaiialona'..

2-Feriime andriana . 3 et 't-I'emme etHomme 7iova, de Tananarive

.

Héliogravure L. Scîratzeiïberqer .Pan?





Madagascar Ethnographie . FI. ///

/_ ItaznùuzÂa Œova , /ils du /''''ministre Rainzlaiarivony-, safemme etses enfants.

2 -/laznaridrimnanpandri/ Œova), eœ-gowemeur de Tamaùw&. sa femme etses enfants.

Héliogravure L. Srïmtzenberger.Fans





m:

wmwm^ t-j&mjm^m^^m WÈas&Pimv

^B& f!P!ï^
^^^m '

- #i'l

^^Kk *

m 4$i#fc
. .

'

' ;& |
('/

, .

,»"> • _-
i

4W9' ^S»v m 1

'';

i

1

1

w





Madagascar £.tJinoc/ra.p/iie. l'L.
/"

mWÊS
«

1-2 _ Honurve. du. Và/UTi/mhara tra, sud- ouest de 1 [marina (face etprofilj.

3-Femme-Jwva de-Tananwim. b-Femme de Tananarwtmétissée d'andriana et dehova.

Héliogravure L. SdmtzentiergeT .Pans





•8

^

s

l

€

&
«

$





Madagascar Ethnographie. PL Vf[

J. Femme, andriasia, delTmerùva . 2 -SoTrane hetsimisaraka. de VatoTnandrt/.

3-Femme- 'bets-irm^araha. de. Tcunatave . i _ ffomme hova.

L'ivare L. Sclmtsenterger . Paris





Madagascar Ethnographie . PL WI

Jp 7.

A '\
î

PI

1-2
' .IIo7n/ii& betsUeo fface eCvrofill. 3-Femme hova.. 4-- Femme lietsileo

Héliogravure L , Sclratzenberger . Paris





Jfadai/asear ethnographie. PL.IX

J.BetsimzsaraAa.. de Tamatave . 2.Be^sileo, deFianurantsoa
3-Hova /dœraeepure.) des environs de Tarumarive-. ï.SaltaMwa deUrégion deMajunqa .

Héliogravure L Scïratzeriberger. Paris





Madagascar Ethnographie*. FI. X

/_ Chef bara-.. 2.1/omme bexxuw/uino. 3. Femme sakalava . '+.Homme sihanaka,.

EêHocjra-VTLre L. Schutaenberger .Taris





Madagascar Et/moqraphie . PL XI

J. Homme. antarribaJioaJia,. 2_Tsitom/, petit-fils de Ramifia, chef des 3ara -hé

'-Honuiie delà côte sud-es t. 4.Homme anti&aka de Van<jamdrano.

Héliogravure L. Sdmtzeiiberqcr .Paris





Madagascar Ethnograplue . PL. . Y//

f
' m

. /

f

! > ^ \

/_ Homme antalaotra des environs de Mit/um/a . 2 -Femme antanala

.

3.Femme antalaotra . b_Biruw, reine sàkaZava

Eôliocjravnre L . Scïratzexibexger .Paris





Madaqc Ethnographie..

1

J
L. XIII

1. Femme, saJudava en àez/iZ. 2 . Tsiolana., roi d'Ankarami.

3-4.Femme, sàkalava cutBoeni ffùce eXvroftll.

ÎKhoqravui'e L. Schatzenterger Paxis





Madagascar /•.llmoq/'ap/iù' . PI. A/'

/_ Femme. sàkaZavas. 2.-3 -Homme si/ianaka d'Imerimandroso 'fcuce etpro/lL/.

(t- S -Femmes d/j. siul-est. 6-Mmwie sihanaka,.

Héliogravure L. Schxrtzeriberger Pans.





Madagascar Ethnographie PL.XV

1. 2 et b- Hommes antandroy .3 Femme antandroy de Manantenina

â- Femme arvtanosT/ fies environs de Fort-Dauphin.

Héîiogravtire L
. Scîmtzeiîberger Paris





Madagascar Ethnographie., fl Zl 7

/_ femme- saJi/iZava. df la. réffù>7V du FiJiereumut . 2. Chasseur màhafiHy

.

3- '/..Humilies s,//;, il,nui de 7a région du FiJiereTXiinn . -T- Tsirampy, roi du Cap S h Marie Antemdroi/
C- /[anime sakal/uni

.
7-3- Croupes âe guerriers ina/iu/ii/i/

B-JiocjraviLrc L . Schutzeriberger .Pans





Madagascar Ethnographie- PL . XVII

" s i

J,Jeunes femmes arbtan^zZa. . 2-FormHe* antundroy des rioes du Lac Anom/

HeUograTmre L. Sclmtzenberger Paris



k^V










